
        
            
                
            
        

    
VÃNG SANH TỊNH-ÐỘ LUẬN 

GIẢNG YẾU 

---o0o--- 



 Trước tác: Bồ Tát THIÊN THÂN 

 Giảng yếu: Ðại Sư THÁI HƯ 

 Dịch Việt: HỒNG NHƠN 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://www.quangduc.com 

 Chuyển sang ebook 10-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 



KHỞI NGUỒN 

A. THÍCH ÐỀ 

1. Ðề Luận 

2. Người tạo Luận 

B GIẢNG KỆ VĂN 

C. GIẢNG LUẬN 



---o0o--- 

KHỞI NGUỒN 

Ðức Phật ra đời vì muốn cho chúng sanh thoát khỏi "Việc lớn Sanh Tử", 

nên  Ngài  dạy  diệu  pháp  Vô  thượng  pháp  môn  Tịnh  Ðộ.  Có  thể  nói,  Bản 

Hoài  một  đời  thuyết  pháp  của  Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đều  nhằm  trong 

pháp  môn  tịnh  độ,  vì  Pháp  Môn  này  độ  hết  các  cơ,  trùm  khắp  các  giáo. 

Người niệm Phật căn cơ thấp có thể dùng tin nguyện mà được mang nghiệp 

vãng  sanh,  còn  Bậc  thượng  căn  nếu  hồi  hướng  Lạc  Bang  mau  được  viên 

thành giác Ðạo. Nương theo Từ lực của Phật so với Tự lực chỗ khó dễ thấy 

rõ ràng như một tảng đá lớn nhờ lên thuyền mà dễ qua sông, hạt cát tuy nhẹ 

rớt  xuống đáy ao  vẫn  nằm  nguyên tại chỗ. Vì thế,  Bồ Tát Thiên  Thân,  một 

Ðại  Luận  Sư  và  cũng  là  Tổ  Sư  của  Tông  Pháp  Tướng  căn  cứ  vào  kinh  Vô 

Lượng  Thọ  làm  Nguyện  Vãng  Sanh  Kệ  Luận,  chỉ  rõ năm  phương  pháp  Tu 

Hành chắc được vãng sanh để cho người tu Tịnh Ðộ đời sau làm y cứ. 

Trong Vãng Sanh  Luận, Tổ Thiên  Thân đã chỉ rõ phương pháp  Lễ  Bái, 

Tán  Thán,  Tác  Nguyện,  Quán  sát  và  Hồi  Hướng  và  Ngài  Thái  Hư  Ðại  Sư 

Giảng yếu chỉ thẳng Ðại Thệ Nguyện của Phật A Di Ðà và chỗ triệt để của 

Bồ Tát Thiên Thân, nếu không phải là bậc thấu triệt Tâm Phật, được vô ngại 

biện tài như Ngài Thái Hư thì không ai có thể làm nổi. 

Pháp  môn  tịnh  độ  từ  xưa  nay  vốn  là  nơi  quy  thú  của  các  pháp  môn,  vì 

thế, ở hội Hoa Nghiêm các bậc đẳng giác Bồ Tát còn lấy mười Ðại Nguyện 

Hồi hướng vãng sanh. Các bậc Tông Sư như Long Thọ, Mã Minh là tổ Thiền 

Tông  ,  Trí  Giả  Ðại  Sư  là  Thiên  Thai  Tông,  Từ  Ân  Ðại  Sư  là  tổ  của  Hoa 

Nghiêm Tông, Vĩnh Minh Thọ Thiền Sư cháu đích tôn của dòng Pháp Nhẫn, 

tất cả các vị đều dạy người thực hành và tự thực hành đồng nguyện sanh về 

thế giới Cực Lạc. 

Từ  đó,  chúng  ta  thấy  những  người  chấp  chuyên  vào  Tự lực  không  nhờ 

vào Phật lực sẽ mất nhiều lợi ích lớn, vì đây là phương tiện Tối thắng của vị 

Trưởng giả muốn cho tất cả các con thoát khỏi nhà lửa ba cõi mà mở bày, vì 

người được vãng sanh là thoát ra nhà lửa được về cõi Cực Lạc an vui. Khi về 

được cõi ấy rồi thì đầy dẫy thắng duyên, chim nói pháp, nước theo kinh, bạn 

là  Bồ Tát Bất  Thối, thân  gặp Phật  A Di Ðà, nghe Phật  nói pháp chứng quả 

Vô Sanh, viên mãn quả vị Vô thượng Bồ đề. 

Với  ngòi  bút  lưu  lợi của Thái  Hư Ðại Sư đã làm  những  lời  Kệ Nguyện 

của Bồ Tát Thiên Thân thêm sáng rực như một bó đuốc dẫn đường đến cõi 

Phật  An  Vui.  Nhận  thấy  đây  là  một  Phương  Pháp  Tu  Tập  để  được  Vãng 

Sanh vô cùng Quý Báu, thật dễ làm và chắc chắn đi đến thành công, nên dù 

thời gian có eo hẹp chúng tôi cũng cố gắng phiên dịch ra Việt ngữ để Tịnh 

Ðộ pháp ngữ được lưu thông. Chúng tôi Chân Thành giới thiệu đến quý Phật 

tử Phương Pháp Thiết yếu của người muốn Vãng sanh Cực Lạc. 

Hồng Nhơn cẩn bút.   

---o0o--- 

A. THÍCH ÐỀ 

 1. Ðề Luận 

Vãng sanh Tịnh Ðộ Luận nguyên tên là Vô Lượng Thọ Kinh Ưu Bà Ðề 

Xá Nguyện Sanh  Kệ.  Luận có  2  loại:  Tôn Kinh  Luận  và  Thích  Kinh  Luận. 

Tôn Kinh luận là Chư Tổ dựa vào ý kinh tự lập ra luận. Thích Kinh luận là 

các  Tổ cứ  y  theo  kinh  văn  giải  thích  thành  luận.  Bộ  Luận  Vãng  Sanh  Tịnh 

Ðộ này là Tôn Kinh Luận do đó luận cũng chính là Ðề Kinh. 

Kinh Vô Lượng Thọ là một trong 3 bộ kinh cốt yếu lập thành tông Tịnh 

Ðộ  là  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Kinh  A  Di  Ðà  và  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Kinh. 

Luận này dựa vào kinh Vô Lượng Thọ lập nghĩa nên được gọi là Vô Lượng 

Thọ  Kinh  Luận.  Vô  Lượng  Thọ  là  hồng  danh  của  Ðức  Phậ,  tiếng  Phạn  là 

AMITABHA,  dịch  âm  là  A  Di  Ðà  có  nghĩa  là  Vô  Lượng  Thọ,  Vô  Lượng 

Quang, nhưng chủ yếu là Vô Lượng Thọ, nên hầu hết các kinh đều dịch Vô 

Lượng Thọ.. 

Chữ Vô có  nghĩa  là  Không, chữ Lượng có nghĩa  là số  lượng. Riêng  về 

chữ Lượng có 4 loại: 

1.  Không gian lượng là chỉ thể tích trong không gian, những vật có chiều 

rộng, dài, cao chiếm một khoảng trong không gian. Toán Kỷ Hà Học 

đã tính được lượng này. 

2.  Thời lượng: Tính bằng thời gian lấy sát na làm đơn vị đến giây, phút, 

giờ, ngày, tháng, năm…gọi là thời lượng. 

3.  Trọng lượng: Tính sức nặng đơn vị nó là lượng, cân, ký, tấn…  

4.  Số  lượng:  Tính  từ  số  1  đế  A  Tăng  Kỳ  số.  Thế  nào  gọi  là  vô  lượng? 

Phàm cái gì có thể dùng lời mà nói được , dùng ý thức có thể suy nghĩ 

đều thuộc về 4 lượng tính toán trên. Nếu vượt qua các lượng tức là hết 

tất  cả  tính  toán  trên.  Nếu  vượt qua  các  lượng  tức  là  hết  tất  cả  tướng 

nói năng, lìa hết tướng tâm có thể duyên. Thực mà nói: Dứt cả lời nói, 

tâm làm đều tịch diệt, tình cảnh không thể nghĩ bàn gọi là Vô Lượng. 

Thọ  là  sống  lâu.  Nếu  lấy  trăm  ngàn  tuổi  tính  đến  kiếp  số  của  sự  thọ 

mạng,  bất  cứ  cái  gì  còn  tính  được  đều  không  thể  gọi  là  vô  lượng.  Cái  gì 

không thể tính lấy ngôn ngữ, tư tưởng có thể suy gọi là vô lượng. 

KINH: Phàm những lời Phật nói ra hoặc đệ tử nói ra mà Phật ấn khả gọi 

đó là kinh.  Kinh còn  gọi  là  Khế  Kinh tức  là trên khế  hợp  với  lý  Phật, dưới 

khế  hợp căn cơ chúng sanh. Các  Bồ Tát  y theo  Tôn  yếu  mà sáng tác,  hoặc 

chú  thích  thuật  tác  thoe  Kinh  gọi  là  Luận.  Lúc  Phật  còn  ở  trong  đời,  hằng 

này sinh hoạt với đệ tử, quy định những điều luật để đệ tử thực hành gọi là 

Luật. 

Vô  Lượng Thọ  là đề  Kinh, Ưu  Bà Ðề Xá  nghị  luận  nghĩa  lý,  mục  đích 

phát  huy  hết  yếu  nghĩa  của  Kinh  gọi  là  Luận.  Trong  luận  này  chia  làm  2 

phần.  Trước  tiên  Ngài  làm  kệ  để  pháp  nguyện  vãng  sanh,  kế  đó  Ngài  làm 

Luận  để  giải  thích  rõ  ràng  văn  kệ  nên  cũng  gọi  là  Vô  Lượng  Thọ  Kinh 

Nguyện Sanh Kệ Luận. 

TỊNH  ÐỘ:  Trong  kinh  dạy:  "Hư  không  vô  biên  thế  giới  vô  số".  Ngày 

nay, những nhà thiên văn đã xử dụng kính viễn vọng có thể thấy được Hỏa 

tinh, trong ấy có người đang sống và các hành tinh vô số trong vũ trụ. Trong 

vô  số  thế  giới  ấy,  đương  nhiên  sẽ  có  thế  giới  khổ,  vui,  nhơ,  sạch,  tốt  xấu 

nhiều  thứ  sai  biệt.  Những  thế  giới  trong  sạch  an  vui,  tốt  đẹp  trang  nghiêm 

được gọi là Tịnh Ðộ. Từ đó suy ra các nhà thiên văn học đều dễ dàng công 

nhận. Thế giới Ta bà là thế giới đau khổ, người luôn bị khổ đau ép ngặt. Vì 

thế,  Ðức  Thích  Ca  Mâu  Ni  đặc  biệt  chỉ  dạy  cho  chúng  sanh  một  thế  giới 

thanh  tịnh  vô  cùng  an  lạc  và  chỉ  cho  mọi  người  phương  pháp  tu  để  được 

vãng  sanh  về  cõi  tịnh  ấy,  vì  nếu  tu  nghiệp  nhơn  tịnh  độ  sẽ  có  quả  tịnh  độ. 

Ngài dạy: Từ đây hướng về phía Tây, cách mười muôn ức cõi Phật, có một 

thế  giới tên  là Cực  Lạc.  Bằng  nhãn quang và trí tuệ, Ngài thấy chắc có thế 

giới này, nên dạy khuyên chúng sanh trong thế giới tai nạn khổ ách cõi Ta bà 

này  hãy  phát  tâm  cầu  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc,  siêng  tu  tịnh  nghiệp  chắc 

chắn được vãng sanh về Tây Phương Tịnh Ðộ. 

Căn cứ vào Ðệ Nhất Nghĩa Ðế mà nói, Cõi Phật cứu kính thanh tịnh là 

Chơn Pháp Giới lìa tất cả tướng, lìa tất cả phân biệt, ngôn thuyết. Chơn pháp 

giới này trùm khắp cả chỗ, mọi người có đủ nhưng không hiển hiện được vì 

bị ngăn ngại phiền não nghiệp chướng. Dú nói có mặt khắp tất cả chỗ nhưng 

không  tương  ưng  nên  phải  ở  trong  cuộc  sống  huyễn  mộng  sanh  tử  không 

dứt. Nếu có thể phá được nghiệp báo phiền não huyễn mộng, một niệm giác 

ngộ  là  một  niệm  Tịnh  Ðộ  tương  ưng.  Ðó  chính  là  "Vãng  sanh  không  chỗ 

sanh và sanh không có chỗ sanh". Ðó là nghĩa của vãng sanh vậy. 

Nếu căn cứ vào Tục Ðế mà nói vãng sanh là "Vãng thì quyết định vãng, 

sanh thì quyết định sanh". Do nhơn tu Tịnh nghiệp nên khi lâm chung lìa cõi 

ta bà này  vãng sanh  về thế  giới Cực  Lạc. Nếu  họp Chơn Ðế và Tục Ðế  mà 

nói  vãng  sanh  là  "Vãng  thì  không  chỗ  sanh,  sanh  thì  quyết  định  sanh"  vì 

người vãng sanh căn cứ trên báo thể tức A Lại Da thức. Năng lực A Lại Da 

thức trùm khắp tất cả chỗ, sanh vào cõi này là do nghiệp lực năng sanh thuần 

thục mà báo thể cõi này thành tựu. Như thế, được sanh tịnh độ là do nghiệp 

thành  thục  tức  là  Báo  thể  sanh  Tịnh  Ðộ  thành  thục.  Nên  nói:  "Vãng  thì 

không có chỗ vãng, sanh thì quyết định sanh”. 

Lại nữa, chúng sanh nhận báo thân ở cõi Ta bà khi chưa bỏ thân mạng, 

nếu bỏ thân mạng này vãng sanh về cõi Cực Lạc là "vãng thì có chỗ vãng". 

Nhưng năng sanh sở sanh không thực tại, xét cho kỹ thì từ chỗ nào sanh về 

cõi Ta bà, từ chỗ nào sanh về Cực Lạc? Nếu từ Tự sanh, lúc chưa sanh tự thể 

nó  là  không  làm  sao  có  thể  tự  sanh?  Nếu  đó  là  tha  sanh  thì  dối  tự  nói  tha 

sanh vì tự mình đã không sanh người khác làm sao sanh? Nếu không có cái 

nhơn sanh thì tất cả đều Vô sanh. Trong Trung luận nói: "Các pháp không tự 

sanh,  cũng  không  từ  cái  khác  sanh,  không  cùng  đều  là  nhơn  nên  nói  vô 

sanh", nên có thể nói: "Vãng tì có chỗ vãng mà sanh thì không có chỗ sanh". 

Vì  thế  bốn  trường  hợp  trên  không  nên  thiên  chấp.  Quả  nếu  có  thể  lìa  chấp 

thời có thể tùy cơ phương tiện mà nói đó. 

---o0o--- 

 2. Người tạo Luận 

Luận này do Bồ Tát Thiên Thân tạo, Ngài có hai người anh là Bồ Tát Vô 

Trước và Tôn Giả Sư Tử đều là bậc Luận Sư nổi tiếng đương thời. Ngài tạo 

rất  nhiều  Luận  được  người  đời  tôn  xưng  là  "Thiên  Bộ  Luận  Sư".  Ban  đầu 

Ngài học theo Tiểu Thừa, tạo ra 500 bộ Luận Tiểu Thừa, sau bỏ Tiểu Thừa 

sang Ðại Thừa cũng tạo ra 500 bộ Luận Ðại Thừa. Vãng Sanh Tịnh Ðộ Luận 

này là một trong 500 Bộ Luận Ðại Thừa ấy. 

BỒ TÁT nói cho đủ là Bồ Ðề Tát Ðỏa là Giác Hữu Tình, là những bậc 

đã chứng được quả chánh biến tri, quyết tâm độ thoát tất cả chúng hữu tình 

gọi là Bồ Tát. Công hạnh Bồ Tát có gần xa, công hạnh có sâu cạn. Vị Thập 

Tín là Sơ phát tâm Bồ Tát. Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Tứ Gia 

Hạnh Vị gọi là Tam Hiền Bồ Tát. Bồ Tát Thiên Thân đã chứng Tứ Gia Hạnh 

Vị thuộc về Bồ Tát Tam Hiền. 

Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni sinh ra ở  xứ Ấn  Ðộ,  những  lời  thuyết  giáo 

được ghi lại bằng Ấn văn. Ðến đời Nguyên Ngụy, Ngài Bồ Ðề Lưu Chi dịch 

sang Hoa Văn và Ngài Thái Hư Ðại Sư giảng chỗ Yếu Nghĩa. 

---o0o--- 

B GIẢNG KỆ VĂN 

Trong Luận này có chia làm hai phần là Kệ Văn và Luận Văn. Kệ Văn là 

những bài kệ được quy định chữ và vần điệu. Trọng tâm của Kệ văn là Luận 

văn  là  dạy  những  cương  lĩnh  của  năm  môn  tu  để  được  vãng  sanh  về  Cực 

Lạc.  Vì  thế,  Luận  này  còn  gọi  là  Luận  Năm  môn  thực  hành  để  được  vãng 

sanh Tịnh Ðộ. 

1.  Kinh Pháp Chủ Giải Ba Môn 

KỆ  VĂN:  ÐỨC  THẾ  TÔN!  CON  MỘT  LÒNG  QUY  MẠNG,  VÔ 

NGẠI  QUANG  Như  Lai,  KHẮP  CẢ  TRONG  MƯỜI  PHƯƠNG, 

NGUYỆN SANH VỀ NƯỚC AN DƯỠNG. 

Con một lòng quy mạng là tỏ lòng cung kính với vị pháp chủ. Kinh là 

những lời kiết tập do chính đệ tử Phật nghe và ghi lại, còn luận là căn 

cứ vào kinh mà tạo ra. Vì kinh do Phật nói ra nên nhà tạo luận trước 

phải  Kỉnh  Phật.  Nói  Quy  mạng  là  diễn  tả  sự  cung  kính  cùng  tột  hết 

lòng nương về Ðức Phật. 

Con Quy mạng Vô Ngại Quang Như Lai khắp mười phương thuộc về 

Lễ  Bái Môn. Vô Ngại Quang  Như Lai  tức là  Phật  A Di Ðà. Nói  đến 

Phật  A  Di  Ðà  tức  là  tán  thán  công  đức  Quang  vô  lượng  và  Thọ  vô 

lượng là Tán Thán Môn. 

Như Lai: như là Chơn như thật tánh, Bậc chứng Chơn Như Thật Tánh 

thành Vô thượng giác. Lai là đến độ thoát tất cả chúng sanh. Từ chơn 

như thật tánh mà đến là không đến (lai) mà đến (lai) gọi là Như Lai. 

Nguyện sanh Nước An Lạc là lòng phát nguyện mong cầu được vãng 

sanh về nước Cực Lạc. Ðó là Tác Nguyện Môn. Lễ bái thuộc về Thân 

Nghiệp, Tán Thán thuộc Khẩu Nghiệp, Nguyện Sanh thuộc Ý Nghiệp. 

Nếu ba nghiệp được thanh tịnh, đồng Phật sang Tây phương. 

2.  Y Kinh Nói Về Quán Sát Môn 

KỆ  VĂN:  CON  Y  THEO  KINH  GIÁO,  TƯỚNG  CÔNG  ÐỨC  CHƠN 

THẬT, NÓI TỔNG TRÌ  KỆ NGUYỆN, CÙNG PHẬT GIÁO TƯƠNG 

ƯNG. 

Nói về tướng công đức chơn thật không phải do chỗ mình thấy mà y theo lời 

nói của Phật để diễn đạt.  Kinh  nói cho đủ là khế  kinh  là  những  lời  nói khế 

hợp  với  chơn  lý  và  khế  hợp  với  căn  cơ  tức  chỉ  phần  trường  hàng  trong  12 

thời  thuyết  giáo.  Tướng  công  đức  chơn  thật  là  chỉ  công  đức  chơn  thật  của 

chư Phật. Ở đây Ngài Thiên Thân y trong kinh nói công đức tướng của Phật 

A  Di  Ðà,  công  đức  này  do  trong  kinh,  Ðức  Phật  Thích  Ca  nói  ra  quả  thật 

Phật  A  Di  Ðà  có  công  đức  chơn  thật  không  hư dối,  vì  Phật  Thích  Ca  luôn 

luôn nói đúng, nói thật, không hề giả dối. Như thế, ta biết chắc rằng cõi Tịnh 

Ðộ trang nghiêm do tướng công đức và Quả vô lậu chuyển thành. Vì lìa các 

tướng  điên  đảo  nhiễm  ô  là  công  đức  vô  lậu  và  lìa  tất  cả  tướng  tức  tất  cả 

tướng nên gọi là chơn thật tướng, trong Kệ nói tướng công đức là tương ưng 

với giáo pháp Phật không chút sai trái. 

KỆ VĂN: XÉT TƯỚNG THẾ GIỚI KIA, VƯỢT XA HẲN BA CÕI 

Quán  sát  môn  chính  là  quán  về  công  đức  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm 

quốc  độ  Cực  Lạc  của  Phật  A  Di  Ðà.  Trong  đó,  trước  Quán  sát  tướng  công 

đức y báo trang nghiêm của thế giới Cực Lạc gồm có 17 thứ công đức. 

1.  Thanh tịnh công đức thà 

nh tựu: là nói cõi Cực Lạc thế giới ở Phương Tây tướng thanh tịnh của 

nó cứu cánh  như hư không , rộng  lớn  vô  biên, thanh tịnh các  xa tam 

giới không kể xiết. 

KỆ  VĂN:  CỨU  KÍNH  NHƯ  HƯ  KHÔNG  ,  RỘNG  LỚN 

KHÔNG NGẰN MÉ. 

2.  Lượng Công đức thà 

nh tựu: Là nói vô lượng thành tựu của thế giới Cực Lạc như hư không 

, rộng lớn không ngằn mé. 

KỆ VĂN: CHÁNH ÐẠO LÀ TỪ BI, SANH THIỆN CĂN XUẤT 

THẾ. 

3.  Tánh  công  Ðức  thành  tựu:  nói  về  nhơn  tánh  của  thế  giới  Cực  Lạc  là 

do  công  đức  vô  lậu  thanh  tịnh  xuất  thế  gian  thành  tựu  không  phải 

năng lực hữu lậu bất thiện nhiễm ô mà thành. 

KỆ  VĂN:  ÁNH  SÁNG  SẠCH  ÐẦY  KHẮP,  NHƯ  NHẬT 

NGUYỆT CÙNG SOI. 

4.  Hình tướng công đức thành tựu: Nói hình tướng của thế giới Cực Lạc 

không có tướng tối tă 

m,  luôn  luôn có ánh sáng thanh tịnh  như mặt trăng  mặt trời cùng soi 

sáng. 

KỆ  VĂN:  CÁC  THỨ  TÁNH  TRÂN  BỬU,  ÐẦY  ÐỦ  DIỆU 

TRANG NGHIÊM. 

5.  Các thứ sự công đức thành tựu: Nói đầy đủ bảy báu như  

vàng, bạc, lưu ly, pha lê, xa cừ, xích châu, mã não cho đến trăm ngàn 

vô  lượng  trân  bửu  là  thành  tựu  công  đức  trang  nghiêm  vô  lượng  vi 

diệu thanh tịnh. 

KỆ VĂN: ÁNH VÔ CẤU RỰC RỠ, SOI SẠCH HẾT THẾ GIAN! 

6.  Công đức diệu sắc thà 

nh tựu: Ánh sáng vô cấu rực rỡ là nói ánh sáng sắc tướng vô cấu của 

thế giới Cực Lạc tây phương có thể chiếu khắp tất cả thế gian. 

KỆ VĂN: CỎ TÁNH BÁU CÔNG ÐỨC, MỀM MẠC MỌC HAI 

BÊN, NGƯỜI CHẠM SANH VUI LỚN, HƠN CA THI LÂN ÐÀ. 

7.  Xúc công đức thà 

nh  tựu:  Ca  Thi  Lân  Ðà  là  một  thứ cỏ  rất  mềm  mại,  mịn  màng  ở  Ấn 

Ðộ, người khi chạm vào cỏ ấy sanh lòng vui vẻ êm dịu, khi va chạm 

vào cỏ bửu tánh công đức ở thế giới Cực Lạc tây phương sẽ sanh lòng 

vui vẻ êm dịu còn hơn nhiều khi và chạm vào cỏ Ca Thi Lân Ðà. 

KỆ VĂN:  HOA BÁU NGÀN MUÔN THỨ, ÐẦY ÐỦ Ở TRONG 

AO,  GIÓ  NHẸ  THỔI  CÁNH  HOA,  ÁNH  SÁNG  CHIẾU  CHÓI 

LỌI,  CÁC  CUNG  ÐIỆN  LẦU  GÁC,  THẤY  MƯỜI  PHƯƠNG 

KHÔNG NGẠI, NHIỀU CÂY MÀU SẮC LẠ, HÀNG BÁU VÂY 

GIÁP  VÒNG.  BÁU  VÔ  LƯỢNG  KẾT  NHAU,  THÀNH  LƯỚI 

BỦA  HƯ  KHÔNG  ,  CÁC  THỨ  RUNG  THÀNH  TIẾNG,  VANG 

RA TIẾNG PHÁP MẦU. 

8.  Nói 

về  công  đức  trang  nghiêm  thành  tựu:  bốn  câu  đầu  công  đức  trang 

nghiêm  thành  tựu  ở  dưới  nước,  bốn  câu  giữa  nói  công  đức  trang 

nghiêm thành tựu ở trên đất, bốn câu cuối nói công đức trang nghiêm 

thành tựu ở trên không. 

KỆ  VĂN:  MƯA  HOA  Y  TRANG  NGHIÊM,  VÔ  LƯỢNG 

HƯƠNG XÔNG KHẮP. 

9.  Nói  công  đức  rưới  hoa  thành  tựu:  Nói  ở  trong  không  trung  rưới  vô 

lượng hoa y để trang nghiêm đồng thời có vô lượng hương xông khắp 

tất cả pháp giới. 

KỆ  VĂN:  TRÍ  PHẬT  NHƯ  MẶT  NHẬT,  TRỪ  SI  ÁM  THẾ 

GIAN. 

10. Nói công đức ánh sáng  thành tựu:  Ở đây  nói trí  huệ quang  minh của 

Phật thanh tịnh  như mặt  nhật, không phải  chỉ phá  những  hắc ám của 

nội tâm tất cả chúng sanh. 

KỆ  VĂN:  TIẾNG  PHẠM  VANG  SÂU  XA,  MƯỜI  PHƯƠNG 

NGHE LỜI MẦU. 

11. Nói Thinh công đức thành tựu: ở đây chỉ lời nói của Phật rất vi diệu, 

khắp mười phương đều nghe, không tìm được ngằn mé. 

KỆ VĂN: PHẬT DI ÐÀ CHÁNH GIÁC, CHÁNH PHÁP KHÉO 

GIỮ GÌN. 

12. Nói  chủ  công  đức  thành  tựu:  Phật  A  Di  Ðà  là  bậc  đã  thành  tựu  Vô 

thượng Chánh đẳng chánh  giác. Phật Di Ðà là  giáo chủ của Cực  Lạc 

thế giới là vua của chánh Pháp. 

KỆ VĂN: CHÚNG TỊNH HOA NHƯ LAI, HOA CHÁNH GIÁC 

HÓA SANH. 

13. Nói quyến thuộc công đức thành tựu: Có chủ tức có bạn, đây nói các 

Ðại Bồ Tát và chúng sanh vãng sanh trong chín phẩm là bạn của Phật 

A Di Ðà, đều do hoa chánh giác của Phật A Di Ðà mà biến hóa ra. 

KỆ  VĂN:  ƯA  THÍCH  PHÁP  VỊ  PHẬT,  THỰC  PHẨM  THIỀN 

CHÁNH ÐỊNH. 

14. Nói thọ dụng công đức thành tựu: Bình thường nói pháp hỉ sung mãn 

tức  là  nói đến sự  ưa  thích  mùi  vị Phật Pháp.  Lấy  việc  vui  Thiền  làm 

thức ăn, tức chỉ trong  lúc  ngồi  thiền  lấy tam  muội  làm thức ăn  là chỉ 

người  ưa  thích  Phật  pháp  được  nhiều  thú  vị,  lấy  pháp  vị  để  nuôi 

dưỡng huệ mạng mình. Thiền tiếng Phạn là Thiền Na. Trung Hoa dịch 

là  Tịnh  Lự  nghĩ  là  dẹp  sạch  hết  suy  nghĩ.  Tam  muội  là  tiếng  Phạn, 

Trung  Hoa  là Ðẳng  Trì  nghĩa  là  bình  đẳng an  giữ tâm  mình  làm  cho 

xa lìa hôn trầm, trạo cử, vọng tưởng, thông thường gọi là Chánh Ðịnh. 

KỆ  VĂN:  LÌA  PHIỀN  NÃO  THÂN  TÂM,  NHẬN  VUI  LUÔN 

KHÔNG DỨT. 

15. Nói không có các nạn công đức thành  tựu: Nói chỗ thọ của thân tâm 

không có tất cả khổ  nạn,  nên trong kinh  A Di Ðà  nói: "Chỉ  nhận các 

điều vui không có các điều khổ nên gọi là Cực Lạc". 

KỆ  VĂN:  CÕI  ÐẠI  THỪA  THIỆN  CĂN,  ÐỀU  KHÔNG  CÓ 

CHÊ  BAI,  NGƯỜI  NỮ  VÀ  CĂN  THIẾU,  GIỐNG  NHỊ  THỪA 

CHẲNG SANH. 

16. Công đức đại nghĩa môn thành tựu: Trong đây nói người nữ, căn thiếu 

và  nhị  thừa không được vãng sanh. Ý  nói  chúng sanh đã sanh  về thế 

giới Cực  Lạc tây phương không có tướng  người  nữ, căn thiếu  và  nhị 

thừa.  Người  không  hiểu  nghĩa  này  giải  sai  nói  các  người  nữ  không 

được vãng sanh tây phương, như thế các người nữ niệm Phật nhọc sức 

mà không có  lợi  ích  gì? Nên biết  phàm  người sanh đến thế  giới Cực 

Lạc tây phương đều có đủ 32 tướng của bậc Ðại Bồ Tát nên không có 

tướng  người  nữ,  căn  thiếu  và  nhị  thừa  không  đủ  phước  báu;  chứ 

không  phải  nói  người  nữ,  căn  thiếu  và  nhị  thừa  ở  cõi  này  hoặc  ở 

phương khác không được vãng sanh về Cực Lạc! Ðã sanh về Cực Lạc 

tuy có phàm phu, nhị thừa, căn thiếu khác nhau, nhưng tất cả đều tiến 

vào Ðại thừa rốt ráo thành Phật. Vì thế, Thế  giới Cực  Lạc đều do  vô 

lậu thiện căn Ðại thừa mà thành tựu, vì đây là cảnh giới thiện căn của 

Ðại Thừa, nên không thể có thể tánh người nữ, căn thiếu và nhị thừa, 

mà  danh  xưng  người  nữ,  căn  thiếu,  nhị  thừa  cũng  không  có,  chỉ  có 

danh xưng của Bồ Tát Bất Thối mà thôi. 

Không  phải  chỉ  có  Phật  A  Di  Ðà  có  Tịnh  Ðộ  mà  chư Phật  Bồ  Tát ở  mười 

phương đều có tịnh độ. Như thế, tịnh độ là điểm cưú cánh của chư Phật. Vì 

cớ nào mà các Ngài an lập tịnh độ? Ðức Phật Thích Ca đã căn cứ vào căn cơ 

nào để nói pháp môn Tịnh Ðộ? Ðây là vấn đề người tu tịnh độ cần biết. 

Ở  đời  có  người  nhơn  ác  bị  ác  báo  hiện  tiền  nên  kinh  hoàng  sợ  sệt  và  cầu 

sanh tịnh độ; có  người  nhơn  bị bức bách  vì sinh  hoạt, cơ  hàn khốn khổ  mà 

cầu sanh tịnh độ; có người nhơn bức não bởi các khổ già bịnh mà cầu sanh 

tịnh độ; tất cả đều do tâm lý lánh khổ tìm vui làm động cơ cầu sanh tịnh độ. 

Nhưng  xét  cho  kỹ  chư  Phật  an  lập  tịnh  độ,  đức  Thế  Tôn  nói  tịnh  độ  pháp 

môn, tuy có ý phụ là làm cho chúng sanh chán khổ thích vui, nhưng không 

phải  là  bản  ý  chính  sáng  lập  và  nói  ra  pháp  môn  tịnh  độ.  Bản  ý  chính  của 

Ðức Phật là muốn an lập pháp môn chơn chánh pháp tâm Ðại Thừa của Bồ 

Tát mà nói ra. Chúng sanh phàm phu có tâm chán khổ tìm vui, lòng chỉ thích 

khoái  lạc  không  muốn  dứt  trừ sinh  tử,  như  nhàm  chán  khổ  ở  ba  đường  ác, 

muốn gìn giữ để được làm người không mất thân này, nhàm chán khổ ở cõi 

người muốn cầu sanh về cõi trời, nhàm chán khổ ở Dục giới cầu sanh về Sắc 

giới,  nhàm chán  Sắc  giới cầu sanh  về Vô  sắc giới, chỉ  dùng các pháp  nhơn 

thiên thừa như Ngũ giới, Thập thiện, Bát định. Người giữ được năm giới có 

thể được sanh làm người không mất; tu thập thiện bát định được sanh về cõi 

trời,  chư  Phật  cần  gì  an  lập  tịnh  độ?  Ðức  Phật  Thích  Ca  nói  ra  pháp  môn 

Tịnh  Ðộ  này  vì Ngài thấy ba cõi  như  lao  ngục,  hàng  nhị thừa  như oan  gia, 

sanh tử ở gần, muốn ra khỏi ba cõi dứt hẳn sanh tử, cần phải biết tam giới là 

khổ, chúng sanh bất tịnh, vô thường, vô ngã. Nếu y theo Tứ Niệm Xứ, khởi 

tu  Tứ Chánh Cần, Bát Chánh  Ðạo, Ba Mươi  Bảy Pháp  Bồ Ðề, tinh tấn cần 

tu, ở trong một đời tuy chưa được quả A la hán cũng có thể được quả Tu Ðà 

Hoàn, nhờ được quả Tu Ðà Hoàn vĩnh viễn không thối chuyển tuy vẫn còn 

chịu  các  khổ  sanh  tử  phiền  não;  cũng  không  cần  y  theo  pháp  môn  tịnh  độ 

cầu sanh về tịnh độ, như các nước Tiểu Thừa Phật giáo Miến Ðiện Tích Lan 

chỉ  cần  cầu  được  quả  A  la  hán,  liễu  sanh  thoát  tử,  do  đó  các  xứ  Tích  Lan, 

Miến Ðiện không có pháp môn tịnh độ này. 

Từ đó suy ra, chư Phật an lập tịnh độ và đức Bổn Sư tuyên nói tịnh độ không 

phải vì phàm phu, nhị thừa, thực vì chúng sanh có căn tánh Ðại Thừa, người 

nghe Phật pháp không cầu có phước báu an lạc đời sau, không có ý muốn tự 

ra khỏi ba cõi khổ não sanh tử, mà vì người phát tâm Ðại Thừa độ thoát tất 

cả chúng sanh mà Ngài nói pháp môn này. 

Phát tâm Ðại Thừa là người hiểu biết lý các pháp do nhân duyên sanh, biết 

tất cả pháp đều do nhân duyên sanh, vì pháp do các duyên sanh nên tất cả là 

tất cả pháp; chúng sanh do các duyên mà sanh nên một chúng sanh tức là tất 

cả chúng sanh, lìa tất cả chúng sanh ra không có cái ta nào khác. Nếu không 

làm  cho  tất  cả  chúng  sanh  đều  thành  Phật  đạo,  tức  là  không  có  ông  Phật 

riêng  ta  có  thể  thành.  Do  đó  mà  phát  đại  nguyện  rộng  độ  hết  tất  cả  chúng 

sanh đều thành Phật đạo, quyết không lìa tất cả chúng sanh mà tự mình thoát 

khỏi  sanh  tử,  vì  chúng  sanh  tức  là  chính  mình  và  chính  mình  tức  là  chúng 

sanh, không có chúng sanh và ta khác nhau (sóng & nước) nên gọi: "Không 

ngã  tướng,  không  chúng  sanh  tướng,  không  nhơn  tướng,  không  thọ  giả 

tướng", không thể lìa ngoài chúng sanh mà mình được độ thoát. Bồ Tát dùng 

đồng thể không khác không hai với tất cả chúng sanh mà phát từ nguyện phổ 

độ  tất  cả  chúng  sanh.  Nhưng  muốn  thành  mãn  nguyện  này  nếu  là  người 

không  chứng  được  quả  Vô  thượng  Chánh  đẳng  chánh  giác  thì  không  làm 

được. Tuy người có nguyện này thực sự không có ngày thành tựu. Dù có đại 

bi tâm  muốn độ hết thảy chúng sanh trong pháp giới, muốn độ vô số chúng 

sanh cần phải đoạn vô biên phiền não, tu học vô lượng pháp môn, thành tựu 

vô lượng phước đức trí huệ trang nghiêm viên mãn Phật quả cần phải qua ba 

a tăng tỳ kiếp, vào vô lượng thế giới, độ vô số chúng sanh, thực không phải 

khả  năng  của  một  chúng  sanh  có  thể  làm  được.  Trong  Khởi  Tín  Luận  nói: 

“Tín tâm đã thành tựu, vào chánh định tụ, cần trải qua mười ngàn Ðại Kiếp". 

Ðại Thừa Tín Tâm thành tựu còn khó như thế huống chi muốn chứng thành 

Phật Quả. 

Thành  Phật  không  phải  là  khả  năng  một  đời,  người  đã  phát  tâm  Ðại  Thừa 

cần tu Lục Ðộ. Khi tu Lục Ðộ sẽ có nhiều nghịch duyên, nhiều thứ liên tục 

pháp  hoại tâm Ðại  Thừa,  vây quanh toàn  là những  hiểm ách pháp hoại tâm 

Ðại Thừa  mà mạng người thì ngắn ngủi, một khi vô thường đến, hoặc sanh 

lên cõi vui, hoặc đọa vào cõi khổ lại thêm bị ách nạn to lớn làm mê mất tâm 

Ðại Thừa, tâm bồ đề. Do nhiều thứ ác duyên như thế, Bồ Tát tuy đã phát tâm 

Ðại Thừa mà  muốn gìn giữ cho không bị lui sụt thực không phải là chuyện 

dễ. Trong kinh dạy: "Chư Phật  lúc  nào cũng có trách  nhiệm bảo  vệ cho Bồ 

Tát".  Kinh  Kim  Cang  nói:  "Như  Lai  khéo  hộ  niệm  các  Bồ  Tát."  Bồ  Tát đã 

phát tâm Ðại Thừa nhưng chưa có khả năng chẳng lui sụt, chư Phật đã dùng 

pháp  từ  bi  nào  để  hộ  niệm  cho  các  Bồ  Tát  phát  tâm  Ðại  Thừa  thoát  khỏi 

hiểm nạn lui sụt tam mất? Ðể hộ niệm Bồ Tát đã phát tâm Ðại Thừa khỏi bị 

lui sụt, chư Phật đã an lập quốc độ thanh tịnh trang nghiêm. Chư Bồ Tát có 

duyên  với  tịnh  độ  nào  liền  phát  tâm  sanh  về  tịnh  độ  ấy.  Tuỳ  theo  chỗ  phát 

nguyện,  khởi  lòng  tin  quyết  định,  tâm  chuyên  nhất  thì  khi  lâm  chung  tùy 

theo nguyện mình mà vãng sanh về tịnh độ, nghe pháp được Bất thối, rồi trở 

lại khắp độ tất cả chúng sanh. Nếu chư Phật không an lập tịnh độ để các Bồ 

Tát mới phát tâm nương về, một khi tâm bị lui sụt thì những công đức tu bố 

thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ sẽ tiêu tan vô ích. Vì thế, 

Bồ  Tát phải  lấy  tịnh  độ  làm  chỗ  an  trụ  mới  không  bị  bất  thối  thất  tâm  Ðại 

Thừa bồ đề và khỏi uổng mất công trước. Ðó là bản ý của Phật A Di Ðà và 

chư Phật trong mười phương thành lập tịnh độ và cũng là chơn nghĩa để Phật 

Thích Ca Mâu Ni  nói pháp  môn tịnh độ. Người tu tịnh độ cần phải  hiểu rõ 

yếu nghĩa này. 

KỆ VĂN: CHÚNG SANH MUỐN AN VUI, TẤT CẢ ÐƯỢC ÐẦY ÐỦ, 

NÊN CON NGUYỆN VÃNG SANH, VỀ NƯỚC PHẬT DI ÐÀ. 

17.Nói công đức tất cả chỗ cầu  mong đều được thành tựu: Ðây nói thế giới 

Cực  Lạc  tây  phương  muốn  có  là  có  đủ  hết,  nếu  chúng  sanh  muốn  được  an 

vui,  tất  cả  mong  muốn  đều  có  đủ.  Hai  câu  cuối  tác  giả  kết  luận  bằng  cách 

phát nguyện vãng sanh. 

KỆ VĂN: VÔ LƯỢNG ÐẠI BỬU VƯƠNG, ÐÀI HOA TỊNH VI DIỆU. 

Mười bảy công đức ở trên là quán về công Ðức Phật độ, đó là Y Báo trang 

nghiêm.  Ðoạn  này  quán  sát  về  công  Ðức  Phật,  công  đức  Bồ  Tát  là  Chánh 

báo  trang  nghiêm  của  cõi  Cực  Lạc.  Y  theo  luận  văn  sau,  Quán  công  Ðức 

Phật gồm có 8 thứ: 

1.Tòa trang nghiêm: Ðây nói về lấy vô lượng Ðại Bảo Hoa Vương làm thành 

Ðài Hoa vi diệu thanh tịnh. 

KỆ VĂN: MỘT TẦM ÁNH TƯỚNG HẢO, SẮC TƯỢNG HƠN QUẦN 

SANH. 

2.Thân  trang  nghiêm:  Phật  Di  Ðà  dịch  là  ánh  sáng  trùm  khắp  vô  lượng. 

Trong đây nói một tầm (2m50) là tùy theo cõi này, chúng sanh quan sát ánh 

sáng của đức Thích Ca mà nói đó. 

KỆ VĂN: TƯỚNG NHƯ LAI VI DIỆU, TIẾNG PHẠM VANG MƯỜI 

PHƯƠNG. 

3.Miệng trang  nghiêm: Ý  nói  lời  nói từ miệng của Như Lai Vô  Lượng Thọ 

phát ra, tiếng vi diệu vang khắp 10 phương. 

KỆ  VĂN:  ÐỒNG  ÐẤT  NƯỚC  GIÓ  LỬA,  HƯ  KHÔNG  KHÓ  PHÂN 

BIỆT. 

4.Tâm trang nghiêm: Ý nói tâm Phật bình đẳng cũng như ngũ đại không có 

phân biệt. 

KỆ  VĂN:  TRỜI  NGƯỜI  CHÚNG  BẤT  ÐỘNG,  SANH  BỂ  TRÍ 

THANH TỊNH. 

5.Chúng  trang  nghiêm:  Ý  nói  tất  cả  chúng  bất  động,  trời  người  đến  bể  trí 

thanh tịnh của Phật A Di Ðà mà sinh ra. 

KỆ VĂN: NHƯ VUA NÚI TU DI, CAO TỘT KHÔNG GÌ HƠN. 

6.Thượng thủ trang nghiêm: Ý nói những bậc thượng thủ bạn lữ của Phật A 

Di Ðà đều cao tột thắng diệu như nuí Tu Di, không một ai có thể hơn được. 

KỆ  VĂN:  CHÚNG  TRƯỢNG  PHU  TRỜI  NGƯỜI,  VI  NHIỄU  KÍNH 

CHIÊM NGƯỠNG. 

7.Chủ  trang  nghiêm:  Ở  đâytù  bạn  chỉ  rõ  Chủ.  Ý  nói  Phật  A  Di  Ðà  tất  cả 

nhơn thiên đều cung kính, vi nhiễu tán thán công đức của Pháp Chủ. 

KỆ VĂN: QUÁN BỔN NGUYỆN LỰC PHẬT, AI GẶP ÐỀU LỢI ÍCH, 

LÀM CHO MAU ÐẦY ÐỦ, CÔNG ÐỨC BIỂN BÁU LỚN. 

8.Không dối làm trụ trì trang nghiêm: Ý nói phàm người nào thấy ánh sáng 

Phật,  nghe  danh  hiệu  Phật,  đều  có  thể  mau  thành  tựu  đạo  quả  Vô  thượng 

Chánh đẳng chánh giác. Không có người nào gặp ánh sáng Phật, nghe danh 

hiệu Phật mà không được thành Phật. 

KỆ  VĂN:  NƯỚC  AN  LẠC  THANH  TỊNH,  THƯỜNG  CHUYỂN  XE 

VÔ  CẤU,  NHẬT  HOÁ  PHẬT  BỒ  TÁT,  TRỤ  TRÌ  NHƯ  TU-DI.  ÁNH 

TRANG  NGHIÊM  VÔ  CẤU,  MỘT  NIỆM  VÀ  MỘT  THỜI,  CHIẾU 

KHẮP CÁC HỘI PHẬT, LỢI ÍCH CÁC QUẦN SANH. RƯỚI NHẠC 

TRỜI  HOA  Y,  HƯƠNG  MẦU  ÐỂ  CÚNG  DƯỜNG,  KHÔNG  CÓ 

LÒNG  PHÂN  BIỆT.  DÙ  THẾ  GIỚI  KHÔNG  CÓ,  CÔNG  ÐỨC  BÁU 

PHẬT  PHÁP,  TA  ÐỀU  NGUYỆN  VÃNG  SANH,  CHỈ  PHẬT  PHÁP 

NHƯ VẬY. 

Y theo luận văn ở sau nói: Bồ Tát có bốn thứ tu hành chính yếu để thành tựu 

các công đức. Bài tụng đầu (4 câu) nói hóa thân của Bồ Tát trùm khắp mười 

phương  mà báo thân như núi Tu Di thường trụ không lay động, có nghĩa là 

các Ngài ở trong một cõi Phật thân không lay động mà có thể độ khắp chúng 

sanh ở mười phương. 

Bài tụng 2 (4 câu) nói về ứng hóa thân của Bồ Tát ở trong tất cả thời gian chỉ 

dùng một tâm niệm phóng ra ánh sáng lớn, chiếu khắp mười phương lợi lạc 

hữu tình. 

Bài tụng 3 (4 câu) nói Bồ Tát dùng các thiên nhạc, rưới hoa, hương, y phục, 

cúng dường tất cả thế giới, tất cả chư Phật không còn thừa, như sự rộng rãi 

cúng  dường  Bồ  Tát  Phổ  Hiền.  Kinh  A  Di  Ðà  cũng  nói:  "Ðều  dùng  y  kích, 

đựng các hoa báu cúng dường muôn ức Phật khắp trong mười phương, đúng 

giờ ăn lại trở về nước mình ăn cơm kinh hành." 

Bài tụng thứ 4 (4 câu) bài này nói không phải những thế giới có Phật, Bồ Tát 

mới  trên  cầu  làm  Phật,  dưới  dạy  khắp  chúng  sanh,  mà  đến  những  thế  giới 

không có Phật, các Ngài vẫn giác ngộ dẫn dắt chúng sanh như 32 ứng thân 

của Bồ Tát Quan Thế  Âm. Ngẫu Ích đại sư dạy:  "Có  người hỏi tu  hạnh  Bồ 

Tát  có  những  nguyện  gì?"  Ngài  đáp:  Có  2  điều  nguyện  –  1)  Nguyện  đem 

công  đức  này  hồi  hướng  vãng  sanh  tịnh  độ;  2)  Nguyện  sanh  tịnh  độ  rồi, 

thành tựu vị Bất Thối liền vào địa ngục độ tất cả chúng sanh. 

Theo  những  ý  trên,  người  tu  tịnh  độ  nên  dùng  tâm  địa  phàm  phu  lánh  khổ 

tìm vui, tâm nhị thừa tự cho là đủ để cầu sanh tịnh độ thì không cùng pháp 

môn  tịnh  độ  tương  ưng.  Tuy  nói  phàm  phu  ấy  tâm  đã  hướng  về  Ðại  Thừa 

mới đúng bản ý Phật nói pháp môn tịnh độ. 

3.Thuật ý Kệ Tổng Kết Hồi Hướng 

KỆ VĂN: CON LÀM LUẬN NÓI KỆ, NGUYỆN THẤY PHẬT DI ÐÀ, 

KHẮP VÌ CÁC CHÚNG SANH, VÃNG SANH NƯỚC AN LẠC. 

Hai  câu  đầu  thuyết  minh  tôn  chỉ  của  việc  làm  kệ  luận  này,  vì  nguyện  sanh 

tịnh  độ  mà  làm  kệ,  nên  gọi  là  Nguyện  Sanh  Kệ.  Hai  câu  sau  nói  về  Hồi 

Hướng Môn: Ý nói Bồ Tát vì lòng Ðại Bi mà tu Tịnh Ðộ, không phải muốn 

một  mình được  vãng sanh  tịnh độ  mà  muốn tất cả chúng sanh đều được  về 

thế giới An Lạc kia. Vì thế có được công đức niệm Phật, hồi hướng cho tất 

cả chúng sanh đều được vãng sanh về tịnh độ. 

KỆ VĂN: LIỄU NGHĨA VÔ LƯỢNG THỌ, CON LÀM KỆ NGUYỆN 

XONG. 

Ðoạn  này  Tổng  Kết  Kệ  Luận,  Kinh  Liễu  Nghĩa  Vô  Lượng  Thọ  tức  chỉ  ba 

kinh  lập  tông  Tịnh  Ðộ  viết  bằng  văn  Tường  hàng,  nay  Thiên  Thân  làm  kệ 

tổng nhiếp hết. 

---o0o--- 

C. GIẢNG LUẬN 

LUẬN  VĂN:  Luận  là  nghị  luận,  căn  cứ  vào  Lý  để  nghiên  cứu,  chứng 

minh  làm  sáng  tỏ  ra.  Mục  đích  bài  kệ  luận  là  quán  thế  giới  Cực  Lạc,  thấy 

Phật A Di Ðà, nguyện sanh về nước Cực Lạc ấy. 

1.Giải Tổng Quát Các Môn 

LUẬN  VĂN:  LÀM  SAO  QUÁN?  LÀM  SAO  SANH  TÍN  TÂM? 

NẾU  NGƯỜI  THIỆN  NAM  THIỆN  NỮ  TU  NGŨ  NIỆM  MÔN 

THÀNH  TỰU,  CHẮC  CHẮN  ÐƯỢC  SANH  VỀ  QUỐC  ÐỘ  AN-LẠC, 

THẤY  ÐƯỢC  PHẬT  DI  ÐÀ.  NGŨ  NIỆM  MÔN  LÀ  GÌ?  :  1)  LỄ  BÁI 

MÔN,  2)  TÁN  THÁN  MÔN;  3)  TÁC  NGUYỆN  MÔN;  4)  QUÁN  SÁT 

MÔN; 5) HỒI HƯỚNG MÔN. 

Ðoạn này kể chung năm môn. Làm sao Quán tức là ba thứ quán sát trong 

Quán Sát Môn. Làm sao tin? Y theo quán sát công đức chơn thật cõi tịnh độ 

mà sanh  lòng tin. Ngũ  niệm  môn  là  năm thứ hành  môn để được  vãng sanh 

Tịnh Ðộ. Bình thường  giảng  niệm Phật  lấy  việc  xưng danh  hiệu  Phật đó  là 

một  trong  nhiều  nghĩa  chữ  niệm.  Cần  nên  biết  rằng  đối  với  các  tướng  hảo 

công  đức  của  chư  Phật  ghi  nhớ  được  rõ  ràng  không  mờ  gọi  chung  đó  là 

niệm. Không phải chỉ chuyên dùng miệng ngâm lên cho là niệm Phật. 

LUẬN  VĂN:  LỄ  BÁI  THẾ  NÀO?  THÂN  NGHIỆP  LỄ  BÁI  A  DI 

ÐÀ Như Lai, CHÁNH BIẾN TRI VÌ QUYẾT Ý SANH VỀ NƯỚC KIA. 

Từ  đây  về  sau  giải  thích  riêng  năm  môn.  Lễ  Bái  Môn:  Phật  có  mười 

thông  hiệu:  Như  Lai,  Ứng  cúng,  Chánh  biến  tri…Chữ  Như  Lai  đã  giải  ở 

trước.  Ứng  cúng:  Vì  Phật  đoạn  hết  tất  cả  phiền  não,  viên  mãn  tất  cả  công 

đức,  nên  nhận  cho  người  trời  cúng  dường.  Chánh  biến  tri:  phân  biệt  với 

phàm phu bất tri, ngoại đạo tà tri, nhị thừa thiên tri, chỉ có Phật là bậc chánh 

biến tri.  A Di Ðà Như Lai, A Di Ðà  ứng cúng,  A Di Ðà chánh biến tri đều 

chỉ Phật A Di Ðà. Lấy thân nghiệp lễ bái Phật A Di Ðà, thân này liền được 

vãng sanh về quốc độ Phật A Di Ðà. 

LUẬN VĂN: THẾ NÀO LÀ TÁN THÁN: CA NGỢI DANH HIỆU 

Như Lai KIA, NHƯ TRÍ TƯỞNG QUANG MINH CỦA Như Lai KIA, 

DANH NGHĨA NHƯ THẾ, MUỐN ÐÚNG NHƯ THẾ, TU HÀNH HỢP 

NHAU GỌI LÀ TÁN THÁN. 

Môn thứ hai là tán thán, dùng ngữ nghiệp ca ngợi tán thán Phật A Di Ðà, 

tán  thán ánh sáng  vô  lậu của Phật do trí tuệ  vô  lậu  mà phát ra. Danh  là cái 

hay nói (năng thuyên), nghĩa là cái bị nói (sở thuyên). Nói về danh hiệu của 

Như Lai là tiêu biểu tất cả công đức của Như Lai. Nói khen danh hiệu Như 

Lai là khen tất cả công đức tu hành chơn thật hợp nhau, không tu hành chơn 

thật  thì  không  thể  có  công  đức  được.  Nên  nói:  Ðúng  như  danh  nghĩa  kia, 

muốn được tu hành tương ưng, cần tán thán, chắc được vào chúng hội, thấy 

Phật nghe pháp. 

LUẬN  VĂN:  THẾ  NÀO  LÀ  PHÁT  NGUYỆN?  TÂM  THƯỜNG 

CÓ  NGUYỆN  MỘT  LÒNG  CHUYÊN  NIỆM  CHẮC  CHẮN  ÐƯỢC 

SANH  VỀ  THẾ  GIỚI  AN-LẠC.  MUỐN  ÐƯỢC  NHƯ  THÊ  PHẢI  TU 

HÀNH PHÁP CHỈ. 

Môn  thứ  ba  là  Phát  Nguyện.  Phát  là  phát  khởi  quyết  lòng  muốn  được 

vãng sanh. Hành giả tu tịnh độ đã phát nguyện vãng sanh ước muốn tha thiết 

nên trong tâm chỉ còn một niệm rốt ráo vãng sanh về nước An Lạc, không có 

niệm khác, cần tu pháp CHỈ làm cho tâm chuyên chú nhớ tưởng quốc độ An 

Lạc, không còn nổi trôi trong cảnh giới ngũ dục nữa. 

LUẬN VĂN: THẾ NÀO LÀ QUÁN SÁT? DÙNG TRÍ TUỆ QUÁN 

SÁT, DÙNG CHÁNH NIỆM ÐỂ QUÁN SÁT Y CHÁNH  KIA, MUỐN 

TU  HÀNH  ÐÚNG  CẦN  DÙNG  PHÁP  QUÁN,  QUÁN  Y  VÀ  CHÁNH 

BÁO  KIA  CÓ  BA  THỨ:  1)  QUÁN  SÁT  CÔNG  ÐỨC  TRANG 

NGHIÊM CỦA CÕI PHẬT KIA; 2) QUÁN SÁT CÔNG ÐÚC TRANG 

NGHIÊM CỦA PHẬT A DI ÐÀ; 3) QUÁN SÁT CÔNG ÐỨC TRANG 

NGHIÊM CỦA CHƯ BỒ TÁT Ở CÕI KIA. 

Quán Sát Môn: Muốn dùng trí huệ quán sát ba thứ công đức chơn thật, 

cần  phải  dùng  pháp  Quán,  dùng  chỉ  quán  quán  sát  được  ba  thứ  công  đức 

chơn thật, thì hành giả chắc được công đức chơn thật quyết định được vãng 

sanh. 

LUẬN VĂN: THẾ NÀO LÀ HỒI HƯỚNG? KHÔNG BỎ TẤT CẢ 

CHÚNG  SANH  KHỔ  NÃO,  TÂM  THƯỜNG  PHÁT  NGUYỆN,  HỒI 

HƯỚNG LÀ BƯỚC ÐẦU THÀNH TỰU TÂM ÐẠI BI. 

Hồi Hướng Môn: Người tu tịnh độ, biết rằng ta và chúng sanh đồng một 

thể  không  hai,  nên  không  bỏ  một  khổ  não  nào  của  chúng  sanh,  mà  dùng 

công  đức  niệm  Phật  đã  tu,  hồi  hướng  khắp  tất  cả  chúng  sanh,  cùng  chúng 

sanh đồng sanh về Cực Lạc, thành tựu tâm từ bi rộng lớn. 

2-Giải Riêng về Quán Sát 

LUẬN  VĂN:  THẾ  NÀO  LÀ  QUÁN  SÁT  CÔNG  ÐỨC  TRANG 

NGHIÊM CỦA QUỐC ÐỘ ÐỨC PHẬT KIA? VÌ THÀNH TỰU NĂNG 

LỰC  KHÔNG  THỂ  NGHĨ  BÀN  NHƯ  HẠT  CHÂU  MA  NI  NHƯ-Ý 

BỬU TÁNH KIA, CÓ THỂ SO SÁNH TƯƠNG ÐỐI NHƯ THẾ. 

Trước  kia  đã  chỉ  chung  năm  phương  pháp  tu  hành,  đoạn  này  chỉ  giải 

thích một  món quán sát thôi. Ðoạn đầu đem thí dụ để nói rõ năng lực công 

đức cõi Phật không thể nghĩ bàn. Quán sát tự trang nghiêm của quốc độ Phật 

Vô  Lượng  Thọ, phần sau sẽ  nói  rõ có 17 thứ quán sát. Trước tiên  nói tổng 

quát  về  tướng  quán  sát  cõi  Phật.  Nói  quán  sát  thành  tựu  quốc  độ  Cực  Lạc 

của Phật  A Di Ðà cần  phải quán cả kiến  và văn các thứ công đức ấy thành 

tựu, phải lấy năng lực công đức không thể nghĩ bàn mà quán đó. 

Quốc độ An Lạc của Phật A Di Ðà và thế giới này không đồng. Cõi này 

do cộng nghiệp của chúng sanh mà thành, cõi Phật A Di Ðà là do năng lực 

công  đức  bổn  nguyện  của  Ngài  tạo  thành.  Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  Phật 

nói về nhân địa của Pháp Tạng Tỳ Kheo đã từng phát 48 đại nguyện. Năng 

lực đại nguyện của Phật  A Di Ðà đã làm thành cõi  An  Lạc, có thể  làm cho 

người  thấy  nghe  đều  được  vãng  sanh,  nên  không  thể  đem  thế  giới  quốc  độ 

này để quán sát mà phải dùng năng lực không thể nghĩ bàn để quán sát. 

Phàm việc gì có thể nghĩ bàn đều là do lời nói, tư tưởng lập ra, như nói 

về một việc gì việc ấy có một phạm vi nhất định, giới hạn nhất định, cái đó 

là của  người khác chứ không phải  là chính  mình,  vật  này  không  là  vật kia. 

Phàm  cái  gì  có  ngôn  ngữ tư  tưởng  là  có  tướng  phân  biệt,  phải  quấy,  ta  kia 

khác nhau. Nếu lìa ngôn ngữ tư tưởng thì không có tướng ta kia, phải quấy. 

Ðã không có tướng ta kia, phải quấy tức là việc không thể nghĩ bàn. 

Không thể nghĩ bàn là tất cả pháp đều không được, nếu pháp không thể 

được,  làm  sao  có  thể  nói  được??  Nhưng  vì  chúng  sanh,  không  thể  không 

mượn  lời  nói  để  chỉ  rõ cái  không  thể  nghĩ  bàn  của  tịnh  độ,  làm  cho  chúng 

sanh tin muốn vãng sanh, nên phải lấy thí dụ phương tiện để chỉ bày đó. Ma 

Ni Như Ý bửu tánh là Như Ý Bảo Châu, bảo châu này là của đại bàng kim 

súy điểu. Hạt châu này là của các long vương giữ, là một vật quý không thể 

nghĩ bàn. Phàm người được hạt châu quý này, tất cả nhu cầu về thân như áo, 

cơm, chỗ ở đều có thể tùy  ý từ nơi  vật báu áy  mà có  ra, nên  nói rằng châu 

như  ý.  Báu  vật  này  cao  quý  nhất,  các  châu  báu  khác  không  thể  so  sánh. 

Những món quý báu khác nó chỉ có giá trị trong phạm vi chính nó, như vàng 

chỉ  quý  hơn  loài  cháu  báu  thuộc  về  vàng  mà  không  thể  so  sánh  với  lưu  ly 

hay các thứ báu khác.  Bảo châu  như ý không phải thế, chúng sanh  ý  muốn 

món báu  nào thì  món báu ấy  hiện ra, không có phạm  vi  quyết định. So  với 

các  châu  báu  về  vật  chất  thì  Bảo  Châu  Như-Ý  là  tánh  chất  không  thể  nghĩ 

bàn.  So  sánh  với  tánh  công  đức  của  quốc  độ  An-Lạc  của  Phật  A  Di  Ðà 

không được chút phần tương tợ, tuyệt đối không có chút tương đồng. Tại vì 

sao?  Vì  Như Ý  Bảo  Châu  có  thể  đầy  đủ  nhu  cầu  của  thân,  mà  tịnh  độ  của 

Phật A Di Ðà không chỉ làm cho vô lượng chúng sanh, khi vãng sanh về cõi 

nước  kia,  sinh  hoạt  tự  nhiên,  muốn  áo  được  áo,  muốn  ăn  được  ăn,  mà  còn 

làm  cho  chúng  sanh  thấy  được  đầy  đủ  đại  nguyện  Bồ  Ðề,  làm  cho  chúng 

sanh cứu cánh được thành Phật, nên gọi là chỉ tương tợ, tương đối mà thôi. 

Phần  này  nói  tổng  quát  về  năng  lực  công  đức  quán  sát  không  thể  nghĩ 

bàn, trong 17 thứ quán sát sau cùng hàm chứa năng lực bất khả tư nghì này. 

LUẬN  VĂN:  QUÁN  SÁT  CÔNG  ÐỨC  TRANG  NGHIÊM  CỦA 

QUỐC ÐỘ PHẬT A DI ÐÀ CÓ 17 THỨ CẦN NÊN BIẾT: 1) THANH 

TịNH  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU;  2)  LƯỢNG  CÔNG  ÐỨC  THÀNH 

TỰU; 3) TÁNH CÔNG ÐỨC THÀNH TỰU; 4) HÌNH TƯỚNG CÔNG 

ÐỨC THÀNH TỰU; 5) CÁC THỨ VIỆC CÔNG ÐỨC THÀNH TỰU; 

6)  DIỆU  SẮC  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU;  7)  XÚC  CÔNG  ÐỨC 

THÀNH  TỰU;  8)  TRANG  NGHIÊM  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU;  9) 

VŨ  (MƯA)  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU;  10)  QUANG  MINH  CÔNG 

ÐỨC THÀNH TỰU; 11)THANH (TIẾNG) CÔNG ÐỨC THÀNH TỰU; 

12)  CHỦ  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU;  13)  QUYẾN  THUỘC  CÔNG 

ÐỨC THÀNH TỰU; 14) THỌ DỤNG  CÔNG ÐỨC THÀNH TỰU; 15) 

VÔ  NẠN  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU;  16)  ÐẠI  NGHĨA  MÔN  CÔNG 

ÐỨC THÀNH TỰU; 17) NHẤT THIẾT SỞ CẦU CÔNG ÐỨC THÀNH 

TỰU. 

1-THANH  TỊNH  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU  NHƯ  KỆ  NÓI: 

"QUÁN TƯỞNG THẾ GIỚI KIA, VƯỢT XA ÐƯỜNG BA CÕI." 

1)-Quán tưởng thế giới kia là quán tưởng thế giới Cực Lạc của Ðức Phật 

A  Di  Ðà.  Ðường  vào  ba  cõi: Ðường  phân  biệt  có  hai  thứ  là  hữu  lậu  và  vô 

lậu. Ðường phiền não do phiền não làm thành, do chúng sanh tạo ra nghiệp 

và  nghiệp  ấy  khi  thành  tựu  rồi  nó  có  khả  năng  mang  theo  tánh  chất  phiền 

não gọi là hữu lậu. Vì có phiền não hữu lậu nên trôi lăn trong sanh tử, bị trói 

buộc trong ba cõi gọi là đường ba cõi. Tướng công đức của thế giới Cực Lạc 

của  Phật  A  Di  Ðà  là  do  thiện  căn  thanh  tịnh  vô  lậu  xuất  thế  gian  mà  tạo 

thành,  nên  nói  vượt  xa  đường  ba  cõi.  Phật  A  Di  Ðà  đem  công  đức  trang 

nghiêm  tịnh  độ  Cực  Lạc  để  thực  hiện  diệu  pháp  độ  thoát  chúng  sanh,  như 

thuyền lớn chở người. Diệu pháp đó là thuyền từ vớt người đưa khỏi bể sanh 

tử. 

LUẬN  VĂN:  LƯỢNG  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU  NHƯ  KỆ  NÓI: 

"CỨU CÁNH NHƯ HƯ KHÔNG , RỘNG LỚN KHÔNG NGẰN MÉ". 

2)-Thế giới Cực Lạc là bảo độ của Phật A Di Ðà mà bảo độ cũng là pháp 

tánh  độ.  Pháp  tánh  trùm  khắp  tất  cả,  lìa  tất  cả  tướng  không  có  hạn  lượng, 

chẳng  qua  tùy  theo  công  đức  cao  thấp  của  chúng  sanh  không  đồng  mà  có 

tướng lớn nhỏ khác nhau đối với tâm chúng sanh mà hiển hiện. Thực ra Cực 

Lạc  quốc  độ  tùy  theo  chúng  sanh  trong  mười  phương  thế  giới  vãng  sanh, 

nhưng vẫn không có ngằn  mé, nên lượng của thế giới Cực Lạc là vô lượng, 

rộng lớn như hư không, không có ngằn mé, không đồng như nhân khẩu thêm 

bớt trong thế gian này, có bờ mé và có tướng trạng khốn khổ. 

LUẬN  VĂN:  TÁNH  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU  NHƯ  KỆ  NÓI: 

"CHÁNH ÐẠO VÀ TỪ BI, SANH THIỆN CĂN XUẤT THẾ”. 

3)-Nói về tướng công đức thành tựu là nhằm vào thể tướng mà nói. Nói 

Tánh công đức thành tựu: tánh tức là giới mà giới là chủng tử, chủng tử tức 

là nhơn tánh đó là cái nhơn trước tiên của quả tướng. Từ chỗ Chánh đạo đại 

từ  bi  và  thiện  căn  xuất  thế  làm  nhơn  đó  là  nhơn  cứu  cánh,  vì  Tứ  Ðế  và  37 

phẩm  trợ  đạo  đều  là  chánh  đạo.  Hiểu  thể  của  chánh  đạo  tức  là  vào  được 

chánh đạo. Chánh đạo xuất thế này là tướng cộng pháp của ba thừa. Tâm từ 

bi  là  pháp  xuất  thế  Ðại  Thừa  bất  cộng  pháp.  Dùng  ba  thừa  cộng  pháp,  Ðại 

Thừa bất cộng pháp, thiện căn xuất thế làm chủng tử tánh của thế giới Cực 

Lạc. Ðây chỉ nhơn và quả của thế giới An-Lạc đều là công đức thanh tịnh vô 

lậu. 

LUẬN VĂN: HÌNH TƯỚNG CÔNG ÐỨC THÀNH TỰU NHƯ KỆ 

NÓI: "ÁNH SÁNG SẠCH ÐẦY KHẮP, NHƯ NHẬT NGUYỆT CÙNG 

SOI." 

4)-Sắc pháp có 2 thứ hiển sắc và hình sắc. Các thứ xanh vàng đỏ trắng là 

hiển sắc. Dài ngắn tròn vuông gọi là hình sắc. Trong đây nói hình tướng của 

ánh sáng là nói về chỗ trong chúng sanh, lầu gác, cây báu, tất cả đều có đủ 

ánh sáng thanh tịnh vô lậu như mặt trăng mặt trời chiếu vào gương sáng. 

LUẬN  VĂN:  CHỦNG  CHỦNG  SỰ  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU 

NHƯ KỆ NÓI: "ÐỦ CÁC TÁNH TRÂN BỬU, ÐẦY ÐỦ DIỆU TRANG 

NGHIÊM." 

5)-Bình thường nói có tám trân bảy báu, nay nói trân bửu ở tây phương 

Cực Lạc hoặc nghìn hoặc muôn không có số lượng, không thể kể hết nên gọi 

là đầy đủ các thứ. Cõi ấy vì có vô số tánh chất trân bửu, nó đầy đủ thanh tịnh 

trân diệu trang nghiêm. 

LUẬN  VĂN:  DIỆU  SẮC  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU  NHƯ  KỆ 

NÓI: "ÁNH VÔ CẤU RỰC RỠ, SOI SẠCH HẾT THẾ GIAN." 

6)-Công  đức  diệu  sắc  là  chỉ  về  hiển  sắc  mà  nói.  Hiển  sắc  ở  trước  đã 

giảng rõ. Cái gì rất sáng thì gọi là vô cấu, nếu căn cứ về tánh công đức mà 

giảng thì cái gì không còn các cấu trược vô minh phiền não gọi là vô cấu. Vì 

khi ánh sáng vô cấu có khả năng mạnh mẽ thanh tịnh nên khi chiếu vào thế 

gian, nhiếp đủ hết tất cả chúng sanh. 

LUẬN VĂN: XÚC CÔNG ÐỨC THÀNH TỰU NHƯ KỆ NÓI: "CỎ 

TÁNH  BÁU  CÔNG  ÐỨC,  MỀM  MẠI  MỌC  HAI  BÊN,  NGƯỜI 

CHẠM SANH VUI LỚN, HƠN CA-THI-LÂN-ÐÀ". 

7)-Xúc là tiếp xúc, y phục các vật đều có thể tiếp xúc với thân thể. Trong 

đây tuy nói về cỏ, nhưng là thứ cỏ báu tánh công đức. Nó rất mềm mại làm 

cho người khi chạm nhầm sanh nhiều cảm xúc vui vẻ nhận chịu. Người ở cõi 

này  khi  gặp  những điều  vui  liền  nhận,  từ  cảnh  vui ấy sanh  lòng  tham, tăng 

trưởng  phiền  não.  Cõi  tịnh  độ  Cực  Lạc  nếu  có  sự  vui  nhận,  sự  vui  ấy  làm 

cho chúng sanh dứt hết phiền não, công đức tăng trưởng. Ca-Thi-Lân-Ðà là 

loại cỏ rất nhỏ nhiệm ở xứ Ấn Ðộ, nếu va chạm vào cũng có thể cảm xúc êm 

ả vui vẻ. Nhưng cỏ tánh công đức ở Tịnh Ðộ thù thắng và khác xa nên nói là 

bửu tánh công đức vượt xa hơn Ca-thi-lân-đà. 

LUẬN  VĂN:  TRANG  NGHIÊM  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU,  CÓ 

BA  THỨ  CẦN  NÊN  BIẾT.  1)  NƯỚC;  2)  ÐẤT;  3)  HƯ  KHÔNG. 

TRANG  NGHIÊM  VỀ  NƯỚC  NHƯ  KỆ  NÓI:  "HOA  BÁU  NGÀN 

MUÔN  THỨ,  ÐẦY  DẪY  Ở  TRONG  AO,  GIÓ  NHẸ  THỔI  CÁNH 

HOA,  ÁNH  SÁNG  CHIẾU  CHÓI  LỌI.  TRANG  NGHIÊM  VỀ  ÐẤT 

NHƯ  KỆ  NÓI:  "CÁC  CUNG  ÐIỆN  LẦU  GÁC,  THẤY  MƯỜI 

PHƯƠNG  KHÔNG  NGẠI,  NHIỀU  CÂY  MÀU  SẮC  LẠ,  HÀNG  BÁU 

VÂY GIÁP VÒNG". TRANG NGHIÊM HƯ KHÔNG KỆ NÓI: "BÁU 

VÔ  LƯỢNG  KẾT  NHAU,  THÀNH  LƯỚI  PHỦ  HƯ  KHÔNG,  CÁC 

THỨ VANG THÀNH TIẾNG, VANG RA TIẾNG PHÁP MẦU". 

8)-  Ở  đây  nói  ba  thứ  nước  đất  và  hư  không  ở  cõi  Cực  Lạc  đều  trang 

nghiêm, không cõi nào vượt qua, văn nghĩa rõ ràng không cần giảng rộng. 

LUẬN  VĂN:  VŨ  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU  NHƯ  KỆ  NÓI: 

"MƯA  HOA  Y  TRANG  NGHIÊM,  VÔ  LƯỢNG  HƯƠNG  XÔNG 

KHẮP". 

9)-Từ  hư không rơi  xuống  lần  lượt  gọi  là  mưa. Trong  hư không có các 

hoa, y, như thế là do năng lực công đức của cõi Cực Lạc mà thành tựu. 

LUẬN VĂN: QUANG MINH CÔNG ÐỨC THÀNH TỰU NHƯ KỆ 

NÓI: "TRÍ PHẬT NHƯ MẶT NHẬT, TRỪ SĨ ÁM THẾ GIAN". 

10)-Trước  nói  công  đức  hình  tướng  diệu  sắc,  tuy  giảng  về  ánh  sáng 

nhưng cốt yếu chỉ về ánh sáng của sắc pháp. Trong đây nói ánh sáng trí huệ 

Phật không phải là ánh sáng của sắc pháp. Ánh sáng sắc pháp có thể trừ tối 

tăm của thế gian, nhưng không thể trừ được những si mê tối tăm trong lòng 

chúng  hữu  tình.  Những  si  mê  của  chúng  sanh  chỉ  có  ánh  sáng  trí  tuệ  Phật 

mới  có  khả  năng  trừ  diệt,  vì  thế,  ánh  sáng  của  trí  tuệ  mới  là  ánh  sáng  của 

chơn lý. Những điều si ám của bóng tối thế gian. Ở đời thường nói: "Mắt bị 

mù chứ Tâm không bị mù." Vì mắt mù chỉ thống khổ có một đời, để cho tâm 

mù tạo nghiệp trôi lăn trong sanh tử đau khổ vô cùng. 

LUẬN  VĂN:  DIỆU  THINH  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU  NHƯ  KỆ 

NÓI:  "TIẾNG  PHẠM  ÂM  SÂU  XA,  MƯỜI  PHƯƠNG  NGHE  LỜI 

MẦU." 

11)-Phạm là Phạm thiên âm, âm thinh của Phạm thiên rất vi diệu thanh 

tịnh. Ở cõi Cực Lạc tiếng Phật, tiếng Bồ Tát, tiếng Thinh Văn, cho đến tiếng 

gió mưa mỗi thứ đều là tiếng Phạm thiên thanh tịnh, sâu xa, vi diệu ở mười 

phương đều được nghe. 

LUẬN  VĂN:  CHỦ  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU  NHƯ  KỆ  NÓI: 

"PHẬT DI ÐÀ CHÁNH GIÁC, VU PHÁP KHÉO TRỤ TRÌ". 

12)-  Ðây  nói  rõ  trong  cõi  Cực  Lạc  có  chủ.  Muốn  nói  một  nước  nào 

người ta chỉ cần nói nhơn dân và người lãnh đạo có quyền thống trị. Cõi Cực 

Lạc  cũng  thế  không  chỉ  có  các  thứ  trang  nghiêm  của  quốc  độ,  mà  còn  có 

Phật  A Di Ðà  là chủ của cõi ấy. Chánh  giác có nghĩa  là Phật,  nói  A  Di Ðà 

chánh giác cũng như nói A Di Ðà Phật. Vua pháp cũng là một thứ hiệu của 

Phật, vì Phật ở trong tất cả pháp đều được tự tại nên gọi là vua của các pháp. 

Ngài là người Trụ Trì giỏi ở nước Cực Lạc. 

LUẬN  VĂN:  QUYẾN  THUỘC  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU  NHƯ 

KỆ NÓI: "CHÚNG TỊNH HOA NHƯ LAI, HOA CHÁNH GIÁC BIẾN 

HÓA". 

13)- Người đời nói quyến thuộc đều chỉ gia tộc mà nói; quyến thuộc của 

Phật A Di Ðà là tất cả chúng sanh trong cõi Cực Lạc và chúng sanh trong tất 

cả mười phương. Cõi này có 4 loại: Thai, trứng, thấp, hóa; nếu sanh về Cực 

Lạc đều là liên hoa hóa sanh, nên gọi các phàm phu, nhị thừa, Bồ Tát của thế 

giới Cực Lạc là tịnh hoa chúng. Các hoa chúng này do công đức của Phật A 

Di Ðà hóa sanh nên gọi là Hoa Chánh Giác Hóa Sanh. Chánh giác hoa còn 

thêm một ý nghĩa từ hoa thành quả như thất giác chi gọi là thất giác hoa, do 

thất giác chi có thể thành chánh giác, như có hoa sen sẽ có quả thật. 

LUẬN  VĂN:  THỌ  DỤNG  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU  NHƯ  KỆ 

NÓI:  "ƯA  THÍCH  PHÁP  VỊ  PHẬT,  THỰC  PHẨM  THIỀN  CHÁNH 

ÐỊNH". 

14)-Chúng sanh ở cõi này lấy thực phẩm làm đồ ăn để nuôi mạng sống, 

chúng sanh ở cõi Cực Lạc lấy pháp vị và thiền định tam muội để nuôi dưỡng 

sinh mạng. 

LUẬN VĂN: KHÔNG CÁC NẠN CÔNG ÐỨC THÀNH TỰU NHƯ 

KỆ  NÓI:  "LÌA  CÁC  PHIỀN  NÃO  THÂN  TÂM,  NHẬN  VUI  LUÔN 

KHÔNG DỨT". 

15)-Thế giới Cực Lạc ăn mặc tự nhiên nên xa lìa thân phiền não, không 

có  ái  biệt  ly  các  ưu  sầu  nên  xa  lìa  tâm  phiền  não.  Cõi  này  chịu  khổ  không 

dứt, cõi Cực Lạc nhận điều vui vô cùng. 

LUẬN  VĂN:  HAI  NGHĨA  CÔNG  ÐỨC  THÀNH  TỰU  NHƯ  KỆ 

NÓI:  "CÕI  THIÊN  CĂN  ÐẠI  THỪA,  ÐỀU  KHÔNG  CÓ  CHÊ  BAI, 

NGƯỜI  NỮ  VÀ  CĂN  THIẾU,  GIỐNG  NHỊ  THỪA  CHẲNG  SANH". 

QUẢ  BÁO  CÕI  TỊNH  ÐỘ,  LÌA  HAI  THỨ  BỊ  CHÊ  BAI  NÊN  CẦN 

BIẾT:  1)  THỂ;  2)  DANH  THỂ  CÓ  BA  THỨ  LÀ  HẠNG  NHỊ  THỪA, 

NGƯỜI  NỮ  VÀ  CĂN  THIẾU,  CÕI  CỰC  LẠC  KHÔNG  CÓ  BA  LỖI 

NÀY. DANH CŨNG LÌA HẾT NHỮNG LỜI CHÊ BAI NÊN KHÔNG 

NGHE TÊN NHỊ THỪA, NGƯỜI NỮ VÀ CĂN THIẾU. ÐÓ LÀ HIỂN 

THỂ BÌNH ÐẲNG MỘT TƯỚNG VẬY. 

16)-Văn  nghĩa  trong  đây  đã  giải  rõ  ở  trước,  nhưng  chúng  ta  cần  chú  ý 

đến 2 điểm: 

a)Quả  báo  của  cõi  tịnh  độ  không  có  các  tướng  nhị  thừa,  người  nữ,  căn 

thiếu  chứ  không  phải  nói  các  bậc  này  không  được  gây  nhơn  tịnh  độ.  Như 

nàng Long Nữ ở hội Pháp Hoa, biến thành thân nam tử làm Phật ở nước Vô 

Cấu, vì Phật có 32 tướng mà trượng phu tướng là một, vì thế Phật không thể 

có 31 tướng được. 

b)Thân tướng cõi Cực Lạc đều bình đẳng, dù phàm phu sanh ở hạ phẩm 

hạ sanh,  người  đã sanh ề Cực  Lạc, thân tướng đều bình đẳng đồng  với Ðại 

Thừa Bồ Tát thân tướng. 

Hiện tại, những bức họa tây phương Cực Lạc, ta thấy có các tướng nam, 

nữ, nhị thừa, già, tre, đó chỉ là đối chiếu với cõi này làm cho mọi người thấy 

cũng có tướng nam, nữ, già trẻ như cõi mình mà phát nguyện vãng sanh, đây 

cũng  chỉ  là  phương  tiện  hoằng  pháp,  kỳ  thực  khi  sanh  về  tịnh  độ  rồi  là  lìa 

hẳn ngã tướng hiện tại, tất cả đều được 32 tướng của Bồ Tát. 

LUẬN  VĂN:  TẤT  CẢ  SỞ  CẦU  CÔNG  ÐỨC  ÐẦY  ÐỦ  THÀNH 

TỰU  NHƯ  KỆ  NÓI:  "CHÚNG  SANH  MUỐN  AN  VUI,  TẤT  CẢ 

ÐƯỢC ÐẦY ÐỦ". 

17)-Chúng sanh sanh  về  thế  giới Cực  Lạc, do  năng  lực đại  nguyện của 

Ðức Phật A Di Ðà, vì thế, có ai muốn được vui, sẽ thành tựu đầy đủ. Không 

những chỉ muốn thành tựu những sinh hoạt đầy đủ, mà người  muốn đầy đủ 

tứ hoằng thệ nguyện như: “Chúng sanh khốn cùng thệ nguyện độ, phiền não 

không hết thệ nguyện dứt, pháp môn không lường thệ nguyện học, Phật đạo 

cao tột thệ nguyện thành.” đều có thể thành tựu viên mãn. 

LUẬN  VĂN:  ÐÃ  LƯỢC  NÓI  17  THỨ  CÔNG  ÐỨC  TRANG 

NGHIÊM QUỐC ÐỘ PHẬT  A DI ÐÀ  LÀ CHỈ BÀY TỰ THÂN NHƯ 

LAI CÓ NĂNG LỰC ÐẠI CÔNG ÐỨC, LỢI ÍCH HỮU TÌNH THÀNH 

TỰU VÀ LỢI ÍCH CHO CÔNG ÐỨC NGƯỜI KHÁC CŨNG THÀNH 

TỰU. CÕI PHẬT VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM, CẢNH GIỚI 

MẦU NHIỆM ÐỆ NHẤT NGHĨA ÐỂ, 16 CÂU VÀ THÊM 1 CÂU, NÓI 

THEO THỨ LỚP CẦN NÊN BIẾT. 

Trên đây nói 17 thứ công đức chỉ là nói lược, nếu kể rõ không thể nào kể 

hết. Ở trước nói 17 thứ công đức là nhằm vào 2 điểm công đức tự lợi và lợi 

tha. Pháp môn Tịnh Ðộ có thể làm cho tất cả chúng sanh được sanh về nước 

cõi ấy, gặp Phật nghe pháp, chứng vị Bất Thối, chứng Vô thượng đạo hoàn 

thành công đức lợi tha chơn chánh. Nên nói Như Lai thị hiện tự thân sức đại 

công đức  lợi  ích thành tựu,  tha công đức  lợi  ích thành tựu. Thế  giới cực  là 

hóa độ của Phật A Di Ðà, nhưng hoá độ là báo độ, báo độ là pháp tánh độ, 

pháp tánh độ là chơn như Phật tánh, nhất chơn pháp giới. Ðó là tướng diệu 

cảnh  giới  của  đệ  nhất  nghĩa  đế.  Nên  gọi  trang  nghiêm  cõi  Phật  Vô  Lượng 

Thọ  kia  là  cảnh  giới  của  Ðệ  Nhất  Nghĩa  Ðế.  Ba  thân  Phật,  bai  Báo  Y  và 

Chánh vốn không thể phân chia, ba thân vốn một thân, ba độ tức là một độ, 

mà  người  sau  vọng  chấp  phân  biệt  cho  đó  là  có  hóa  Phật,  chứ  không  phải 

báo  thân  Phật,  báo  và  hóa  độ  không  phải  là  pháp  tánh  độ.  Họ  không  biết 

rằng  hóa  Phật  y  theo  pháp  của  báo  Phật  mà  khởi,  pháp  của  báo  Phật  sẽ  vì 

hóa Phật làm chỗ y cứ. 16 câu và  một câu ý nói thứ 16 thứ đầu là riêng rẽ, 

thứ chót là tổng hợp vậy 

LUẬN  VĂN:  LÀM  THẾ  NÀO  LÀ  QUÁN  CÔNG  ÐỨC  TRANG 

NGHIÊM  PHẬT  THÀNH  TỰU?  QUÁN  CÔNG  ÐỨC  TRANG 

NGHIÊM  PHẬT  THÀNH  TỰU  CÓ  8  THỨ:  1)  TÒA  TRANG 

NGHIÊM; 2) THÂN TRANG NGHIÊM; 3) KHẨU TRANG NGHIÊM; 

4)  TÂM  TRANG  NGHIÊM;  5)  CHÚNG  TRANG  NGHIÊM;  6) 

THƯỢNG  THỦ  TRANG  NGHIÊM;  7)  CHỦ  TRANG  NGHIÊM;  8) 

CHẲNG DỐI LÀM TRỤ TRÌ TRANG NGHIÊM. 

Trước  đã  quán  cõi  Phật,  tuy  cũng  có  Quán  Phật  và  Bồ  Tát  nhưng  chỉ 

quán sát tướng chung. Ở đây, riêng Quán tướng công Ðức Phật có 8 thứ như 

sau. 

LUẬN VĂN: SAO GỌI LÀ TÒA TRANG NGHIÊM NHƯ KỆ NÓI: 

"ÐẠI BẢO VƯƠNG VÔ LƯỢNG, ÐÀI HOA TỊNH VI DIỆU". 

Trước quán quốc độ cũng có quán Phật, ở đây quán Phật cũng có quán 

quốc độ. Tòa Phật A Di Ðà vốn dùng thế giới An-Lạc làm tòa như Phật Lô 

Xá  Na  dùng  thiên  hoa  đài  làm  tòa,  Thiên  Hoa  Ðài  làm  tòa  tức  là  ngàn  thế 

giới làm tòa. Tòa của Phật A Di Ðà dùng vô lượng đại bửu hoa vương của vi 

diệu  thanh  tịnh  liên  hoa  đài  làm  tòa.  Ðại  bảo  vương  là  lấy  hoa  lớn  nhất  để 

làm tòa. 

LUẬN  VĂN:  THẾ  NÀO  LÀ  THÂN  TRANG  NGHIÊM  NHƯ  KỆ 

NÓI:  "MỘT  TẦM  ÁNH  TƯỚNG  HẢO,  SẮC  TƯỢNG  HƠN  QUẦN 

SANH". 

Tán Phật kệ rằng: thân Phật A Di Ðà sắc vàng, tướng tốt ánh sáng không 

ai sánh,  lông  trắng  năm  non  xây chất  ngất,  mắt  xanh bốn  bể rộng chơi  vơi. 

Ðó  là  nói  thân  Phật  trang  nghiêm.  Phật  A  Di  Ðà  ánh  sáng  rộng  vô  lượng. 

Trong kệ nói ánh sáng một tầm, vì chúng sanh trong cõi này thấy Thích Ca 

Thế  Tôn  ánh  sáng  rộng  một  tầm,  do  đó  quán  ánh  sáng  Phật  A  Di  Ðà  cũng 

lấy  một tầm  làm tiêu chuẩn,  nên  nói ánh sáng tướng  hảo của Phật  A Di Ðà 

một tầm. 

LUẬN  VĂN:  THẾ  NÀO  LÀ  MIỆNG  TRANG  NGHIÊM  NHƯ  KỆ 

NÓI:  "TIẾNG  NHƯ  LAI  VI  DIỆU,  PHẠM  ÂM  NGHE  MƯỜI 

PHƯƠNG". 

Lời nói có ra là do môi, lưỡi, răng và hơi hòa hợp mà thành, không phải 

đơn  độc  có  miệng  mà  có  thể  thành  lời.  Ở  đây  chỉ  nói  về  cách  phát  âm  để 

giảng. Vì lời nói trang nghiêm nên làm cho miệng trang nghiêm. Lời nói của 

Phật A Di Ðà phát ra vi diệu như tiếng nói của trời Phạm Thiên, có năng lực 

làm cho mười phương được nghe. 

LUẬN  VĂN:  THẾ  NÀO  LÀ  TÂM  TRANG  NGHIÊM  NHƯ  KỆ 

NÓI:  "ÐỒNG  ÐẤT  NƯỚC  GIÓ  LỬA,  HƯ  KHÔNG  KHÓ  PHÂN 

BIỆT,  KHÔNG  PHÂN  BIỆT  ÐƯỢC  NGƯỜI,  KHÔNG  CÓ  TÂM 

PHÂN BIỆT". 

Phật Tâm  là  Tâm Ý của Phật. Các ý của Phật ở  nơi  ngũ đại: đất,  nước, 

gió, lửa, không. Không có phân biệt: như đất đai không phân biệt người tốt 

xấu đi trên đất, đất  vẫn không  khởi phân  biệt;  Lửa không phân biệt;  lửa có 

thể đốt tất cả vật, cỏ khô, cây chiên đàn khi đốt không có phân biệt; cho đến 

hư  không  dung  nạp  tất  cả  cũng  không  khởi  phân  biệt.  Tâm  ý  của  Phật  lại 

cũng như thế. Do tâm Phật bình đẳng, khắp độ tất cả chúng sanh không phân 

biệt  nghèo  hèn  sang,  có  căn  lành  hay  không  có  căn  lành,  tất  cả  đều  được 

vãng sanh về Tịnh Ðộ, tiến đến quả Vô thượng Chánh đẳng chánh giác. 

LUẬN VĂN: THẾ NÀO LÀ CHÚNG TRANG NGHIÊM NHƯ KỆ 

NÓI:  "NGƯỜI  TRỜI  CHÚNG  BẤT  ÐỘNG,  SANH  BỂ  TRÍ  THANH 

TỊNH". 

Bình thường giảng ba nghiệp, người có phúc nghiệp sanh về cõi trời, cõi 

người,  người không có phúc  nghiệp sanh  về ba ác đạo, người có Bất Ðộng 

Nghiệp sanh về Sắc Cứu Cánh Thiên. Các chúng nhơn thiên ở cõi Cực Lạc, 

căn bản đều do sức công đức và biển trí tuệ của Phật A Di Ðà mà được vãng 

sanh, như các nhà từ thiện lo lập cô nhi viện, các cô nhi tự mình có thể vào, 

nhưng căn bản là do tấm lòng từ bi của các nhà từ thiện, trước đã thiết lập cô 

nhi  viện  rồi, những cô  nhi  mới có chỗ  vào. Chúng sanh được vãng sanh lại 

cũng như thế, nếu không có sức trí tuệ bổn nguyện của Phật A Di Ðà thành 

lập tây phương Tịnh Ðộ, chúng sanh tuy muốn vãng sanh cũng không có chỗ 

đến. 

LUẬN  VĂN:  THẾ  NÀO  LÀ  THƯỢNG  THỦ  TRANG  NGHIÊM 

NHƯ  KỆ  NÓI:  "NHƯ  VUA  NÚI  TU  DI,  THẮNG  DIỆU  CHẲNG  AI 

HƠN". 

Trong đây thượng thủ trang nghiêm là chỉ các bậc đại Bồ Tát Ðại Thừa 

Bất Thối chuyển, công hạnh của các Ngài cao vọi như vua núi Tu Di không 

có núi nào cao hơn. Ðại Bồ Tát cũng thế, các Ngài là vua trong chúng không 

có ai hơn. 

LUẬN  VĂN:  THẾ  NÀO  LÀ  CHỦ  TRANG  NGHIÊM  NHƯ  KỆ 

NÓI:  "CHÚNG  TRƯỢNG  PHU  TRỜI  NGƯỜI,  VI  NHIỄU  KÍNH 

CHIÊM NGƯỠNG". 

Trước  đây  từ  chủ  chỉ  chúng,  từ  chúng  nêu  lên  thượng  thủ.  Ðây  lại  từ 

thượng thủ chỉ chủ tức là lấy chủ hiển bạn, lấy bạn hiển chủ cùng nhau chỉ 

rõ nghĩa chủ và bạn. Vì thế nói người trời, chúng trượng phu, cung kính vây 

quanh chiêm ngưỡng chủ. Ðó là công đức của chủ ao vọi không nói ai cũng 

biết rõ. 

LUẬN  VĂN:  THẾ  NÀO  KHÔNG  DỐI  LÀM  TRỤ  TRÌ  TRANG 

NGHIÊM  NHƯ  KỆ  NÓI:  "QUÁN  BỔN  NGUYỆN  LỰC  PHẬT,  AI 

CŨNG ÐỀU LỢI ÍCH, LÀM CHO MAU ÐẦU ÐỦ, CÔNG ÐỨC BIỂN 

BÁU  LỚN"  TỨC  LÀ  BỒ  TÁT  GẶP  PHẬT  A  DI  ÐÀ,  TUY  CHƯA 

CHỨNG THANH TỊNH TÂM, RỐT RÁO CŨNG ÐƯỢC PHÁP THÂN 

BÌNH  ÐẲNG,  CÙNG  VỚI  BỒ  TÁT  THANH  TỊNH  TÂM  KHÔNG 

NHÁC,  BỒ  TÁT  TỊNH  TÂM  CÙNG  BỒ  TÁT  Ở  TRÊN  THƯỢNG 

ÐỊA, CỨU KÍNH ÐỒNG ÐƯỢC TỊCH DIỆT BÌNH ÐẲNG. 

Trong  cõi  Cực  Lạc  do  năng  lực  và  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Ðà,  nên 

người vãng sanh đều có đủ năng lực của Ðại Thừa Bồ Tát bất thối chuyển và 

sau  đó  có  thể  thị  hiện  mười  phương,  phổ  độ  chúng  sanh,  coi  việc  độ  sanh 

như nhiệm vụ chính phải gánh vác, như người Viện Trưởng cô nhi viện cần 

phải dạy cô  nhi  đủ đức dục, thể dục, trí dục, sau đó  mới cho  vào đời, phục 

vụ  xã  hội,  không  chỉ  làm  người  dân  lương  thiện  mà  phải  làm  người  có  tài 

hữu  dụng  cho  quốc  gia.  Phật  A  Di  Ðà  kiến  lập  Tịnh  Ðộ  lại  cũng  như  thế. 

Phàm người sanh về nước Cực Lạc, tùy theo nhơn tu có cạn sâu, thành Phật 

có mau có chậm khác nhau, nhưng rốt ráo đều được thành Phật, vì cõi Cực 

Lạc có hoàn cảnh rất tốt, làm cho tâm bồ đề chúng sanh mỗi ngày mỗi tăng, 

phiền não mỗi ngày mỗi ít, lại không thối thất, chắc chắn đến quả Phật, đây 

là lẽ thực chứ không phải nói suông. 

Tịnh tâm Bồ Tát có chỗ giảng là từ Bát địa trở lên, thông thường giảng 

Tịnh  Tâm  Bồ  Tát là chỉ sơ Ðịa  Bồ  Tát,  vì Bồ Tát Sơ Ðịa có trí  huệ  vô  lậu 

tương  ưng.  Phàm  phu,  nhị  thừa  chưa  chứng  được  tịnh  tâm  vì  chưa  chứng 

được Sơ địa. Tuy không phải là Sơ Ðịa Bồ Tát nhưng họ có thể là Ðăng Ðịa 

Bồ  Tát,  tương  lai  chắc  chắn  đồng  chứng  được  pháp  thân  bình  đẳng  không 

khác.  Tuy  là  Bồ  Tát  Sơ  Ðịa  song  có  thể  cùng  Thượng  Ðịa  Bồ  Tát  đồng 

chứng được tịch diệt bình đẳng. Tịch diệt tướng là thật tướng của các pháp là 

pháp  tánh  thanh  tịnh  bình  đẳng  chỉ  có  Phật  với  Phật  mới  được  rốt  ráo.  Có 

người cho rằng  người  niệm  Phật sanh  về tịnh độ  liền được thành  Phật. Cần 

nên biết rằng: sanh về Cực Lạc thế giới chưa chứng ngay quả Phật hoặc đại 

Bồ Tát mà phải có thời gian tu tập. Có hạng phàm phu, nhị thừa chưa chứng 

tịnh tâm, cũng có người đã chứng tịnh tâm của Sơ Ðịa Bồ Tát, nhưng tất cả 

đều chắc được lợi ích không thối chuyển đến khi thành Phật. 

Lược nói 8 câu chỉ bày 8 công đức là chỉ bày công đức trang nghiêm tự 

lợi và lợi tha của Như Lai theo thứ lớp thành tựu nên biết. 

LUẬN  VĂN:  THẾ  NÀO  LÀ  QUÁN  TRANG  NGHIÊM  CÔNG 

ÐỨC TRANG NGHIÊM CỦA BỒ TÁT ÐƯỢC THÀNH TỰU? QUÁN 

CÔNG  ÐỨC  TRANG  NGHIÊM  CỦA  BỒ  TÁT  ÐƯỢC  THÀNH  TỰU 

LÀ  QUÁN  BỒ  TÁT  KIA  CÓ  BỐN  THỨ  CÔNG  ÐỨC  TU  HÀNH 

CHÍNH ÐƯỢC THÀNH TỰU CẦN NÊN BIẾT. 

Trước đã quán cõi  Phật  và công  đức  Phật, lại  nói  làm  thế  nào  mà quán 

công đức của  Bồ Tát ở thế  giới kia  là tổng quát quán bốn thứ chánh tu của 

Bồ  Tát  mà  thành  tựu.  Phật  là  quả,  Bồ  Tát  là  nhơn,  Bồ  Tát ở  trong  nhơn  tu 

hai  lối  là  tự  lợi  và  lợi  tha.  Vì  Bồ  Tát  có  bốn  thứ  Chánh  Tu  nên  khác  với 

ngoại đạo là tà tu. 

LUẬN  VĂN:  BỐN  MÓN  CHÍNH  TU  LÀ  GÌ?  1)  Ở  TRONG  MỘT 

CÕI  PHẬT  THÂN  CHẲNG  LAY  ÐỘNG  MÀ  CÓ  CÁC  THỨ  THÂN 

VÀ  HÓA  THÂN  KHẮP  MƯỜI  PHƯƠNG,  ÐÚNG  PHÁP  TU  HÀNH 

THƯỜNG  LÀM  CÁC  PHÁP  SỰ  NHƯ  KỆ  NÓI:  "NƯỚC  AN  LẠC 

THANH  TịNH,  THƯỜNG  CHUYỂN  XE  VÔ  CẤU,  ẢNH  HÓA  PHẬT 

BỒ TÁT, TRỤ TRÌ NHƯ TU DI, MỞ ÐƯỜNG CHO CHÚNG SANH, 

NHƯ HOA SEN TỪ BÙN NHƠ". 

Bồ Tát trong nước Cực Lạc có thể thành tựu ở trong  một cõi Phật, thân 

không qua  lại  làm  ứng  hóa khắp  mười phương, có công đức thù thắng phổ 

độ  khắp  chúng  sanh.  Bồ  Tát  nếu  lìa  thế  giới  này  qua  các  thế  giới  mười 

phương  kia  để  ứng  hóa  thì  không  thù  thắng,  nếu  ở  thế  giới  này  mà  không 

ứng hóa trong thế giới Cực Lạc, có thể không rời Cực Lạc mà ứng hóa mười 

phương  phổ  độ  chúng  sanh  đó  là  điều  thù  thắng.  Như  người  thật  tu  hành 

thường  làm  các  Phật  sự  là  như  Phật  Bồ  Tát  làm  các  công  đức  thành  tựu, 

thường  qua  lại  trong  mười  phương,  lấy  việc  giáo  hóa  chúng  sanh  làm  sự 

nghiệp, Bồ Tát thường chuyển bánh xe pháp làm chúng sanh lìa tất cả phiền 

não cấu, tuy có hiện Phật thân, hiện Bồ Tát thân an trụ chẳng động. Nên kệ 

nói: "Thường chuyển xe vô cấu, ảnh hóa Phật, Bồ Tát, trụ trì như Tu Di, mở 

đường cho chúng sanh, như hoa sen ở trong bùn không có ánh sáng tới, hoa 

sen không thể nở. Chúng sanh cũng thế, tuy có chủng tử lành, nhưng không 

có Bồ Tát ứng hóa để độ cũng không thành tựu." 

LUẬN  VĂN:  2)  ỨNG  HÓA  THÂN  KIA,  TẤT  CẢ  THỜI  GIAN, 

KHÔNG  TRƯỚC  KHÔNG  SAU,  MỘT  TÂM  MỘT  NIỆM,  PHÓNG 

ÁNH  SÁNG  LỚN,  ÐỀU  CÓ  THỂ  ÐẾN  KHẮP  MƯỜI  PHƯƠNG, 

GIÁO  HÓA  CHÚNG  SANH,  ÐỦ  CÁC  PHƯƠNG  TIỆN,  CHỖ  LÀM 

TU  HÀNH  DIỆT  HẾT  KHỔ  NÃO  CHÚNG  SANH,  NHƯ  KỆ  NÓI: 

"ÁNH  TRANG  NGHIÊM  VÔ  CẤU,  MỘT  NIỆM  VÀ  MỘT  THỜI, 

CHIẾU KHẮP CÁC HỘI PHẬT, LỢI ÍCH CÁC QUẦN SANH". 

Ứng  hóa  thân  của  Bồ  Tát  không  phải  lìa  chỗ  này  mà  ứng  hóa  nơi  chỗ 

kia, các Ngài đều có thể phóng ánh sáng lớn khắp cả mười phương giáo hóa 

chúng  sanh.  Phương  pháp  giáo  hóa  của  Bồ  Tát  không  những  có  nhiều  thứ 

phương  tiện  mà  khi  dạy  bảo  phương  pháp  tu  hành  cũng  có  nhiều  phương 

tiện, tùy theo căn cơ mà dạy bảo trao truyền. Chúng sanh nào hợp với pháp 

môn Niệm Phật thì dạy niệm Phật, người nào hợp với pháp môn Thiền Ðịnh 

thì  dạy  cho  pháp  tu  Thiền  Ðịnh,  khiến  cho  chúng  sanh  đúng  pháp  mà  tu 

hành, dứt hết vô  minh phiền não, vĩnh viễn nhổ hết gốc sanh tử,không phải 

như những nhà từ thiện ở thế gian chỉ có thể giúp tạm dừng những quả khổ 

của  chúng  sanh,  nhưng  không  thể  dứt  vĩnh  viễn  cái  nhơn  (nguồn  gốc)  khổ 

của chúng sanh. 

LUẬN  VĂN:  3)  Ở  TRONG  THẾ  GIỚI  CỦA  NGÀI  ÐỘ  HẾT 

KHÔNG  CÒN  THỪA,  ÁNH  SÁNG  CHIẾU  HẾT  CÁC  ÐẠI  CHÚNG 

TRONG  HỘI  PHẬT  KHÔNG  CÒN  THỪA,  CÚNG  DƯỜNG  CUNG 

KỈNH  TÁN  THÁN  VÔ  LƯỢNG  CHƯ  PHẬT  NHƯ  KỆ  NÓI:  "RƯỚI 

THIÊN  NHẠC,  HOA,  Y,  CÁC  DIỆU  HƯƠNG  CÚNG  DƯỜNG,  TÁN 

CÔNG ÐỨC CHƯ PHẬT, KHÔNG CÓ LÒNG PHÂN BIỆT". 

Bồ  Tát ở  cõi  Cực  Lạc  hóa  sanh  trong  thế  giới  mười  phương,  không  có 

một  thế  giới  nào  không  đi  đến  để  hóa  độ  nên  gọi  là  không  còn  thừa.  Các 

Ngài hóa sanh như thế và cũng phóng ánh sáng như thế. Trong đây nói các 

Bồ Tát ở cõi Cực Lạc không chỉ đi đến mười phương phổ độ chúng sanh mà 

đến  khắp  mười  phương  cúng  dường  chư  Phật  nên  gọi  "trên  cầu  đạo  Phật, 

dưới cứu độ chúng sanh" là thế. Vì sao Bồ Tát có thể qua đến mười phương 

cúng dường tán thán chư Phật? Vì Bồ Tát không có công dụng đạo và không 

khởi niệm phân biệt nên có thể qua lại tự nhiên. 

LUẬN  VĂN:  4)  CÁC  NGÀI  Ở  TRONG  TẤT  CẢ  THẾ  GIỚI 

KHÔNG  CÓ  TAM  BẢO  TRONG  MƯỜI  PHƯƠNG  LÀM  TRỤ  TRÌ 

TRANG NGHIÊM PHẬT PHÁP TĂNG BẢO, CÔNG ÐỨC LỚN NHƯ 

BỂ  CẢ,  KHẮP  CHỈ  BÀY  LÀM  CHO  MỌI  NGƯỜI  HIỂU  RÕ  ÐÚNG 

PHÁP  TU  HÀNH  NHƯ  KỆ  NÓI:  "Ở  CÁC  CHỖ  THẾ  GIỚI,KHÔNG 

CÔNG  ÐỨC  PHẬT  PHÁP,  TA  ÐỀU  NGUYỆN  SANH  ÐẾN,  CHỈ 

PHẬT PHÁP NHƯ PHẬT". 

Trước đã nói Bồ Tát đến chỗ thế giới có Phật, ở đây nói Bồ Tát đến thế 

giới  không  Phật,  như cõi  ta  bà  này  có  Thích  Ca  Thế  Tôn,  hiện  tại  Ngài  đã 

vào  Niết  Bàn,  nhưng  còn  tượng  Phật  tồn  tại,  kinh  điển  lưu  truyền,  chúng 

sanh  y  theo  pháp  Phật  tu  hành  đến  chứng  quả  đó  là  có  Phật.  Có  thế  giới 

nguồn gốc không có Phật pháp, chúng sanh chưa hề có ai thoát được, khổ ấy 

đồng với địa ngục! Bồ Tát có đại từ bi tâm, đã sanh về nước Cực Lạc, dùng 

huệ  nhãn  biết  được  cõi  không  Phật  pháp,  phát  nguyện  sanh  đến  độ,  hoằng 

truyền Phật pháp, kiến lập Tam-Bảo, làm cho chúng sanh, trước chẳng được 

thấy  nghe  Tam-Bảo,  hiểu  biết  được  pháp  tánh  chơn  thật,  sau  đó  theo  chỗ 

hiểu  biết  mà  tu  hành,  được  chứng  đạo  quả.  Phương  pháp  kiến  lập  khai  thị 

của  các  Ngài  y  như  Phật  đã  kiến  lập,  nên  nói:  "Chỉ  Phật  Pháp  như  Phật". 

Nếu Bồ Tát đã đầy đủ công đức cũng bằng không, nên Bồ Tát muốn có công 

đức phải giáo hóa chúng sanh. Nên Bồ Tát Ðịa Tạng đã nói: " Ta không vào 

địa ngục thì ai vào địa ngục.” đó là ý nghĩa này. 

LUẬN  VĂN:  NÓI  CÔNG  ÐỨC  TRANG  NGHIÊM  PHẬT  ÐỘ 

THÀNH  TỰU,  CÔNG  ÐỨC  TRANG  NGHIÊM  BỒ  TÁT  THÀNH 

TỰU,CÔNG  ÐỨC  TRANG  NGHIÊM  PHẬT  THÀNH  TỰU,  CÔNG 

ÐỨC  TRANG  NGHIÊM  BỒ  TÁT  THÀNH  TỰU  ÐÂY  LÀ  THỨ 

THÀNH  TỰU  NGUYỆN  TÂM  TRANG  NGHIÊM,  LƯỢC  NÓI  MỘT 

CÂU LÀ PHÁP THÂN CHƠN PHẬT TRÍ HUỆ VÔ VI THANH TỊNH, 

NAY CÓ 2 THỨ CẦN NÊN BIẾT. THẾ NÀO LÀ HAI THƯÚ THANH 

TỊNH?  :  1)  KHÍ  THẾ  GIAN  THANH  TịNH;  2)  CHÚNG  SANH  THẾ 

GIAN  THANH  TịNH.  KHÍ  THẾ  GIAN  THANH  TỊNH  LÀ  NHẰM 

VÀO  17  THỨ  CÔNG  ÐỨC  TRANG  NGHIÊM  QUỐC  ÐỘ  PHẬT 

THÀNH TỰU GỌI LÀ THẾ GIAN TỊNH. CHÚNG SANH THẾ GIAN 

THANH  TỊNH  LÀ  NÓI  VỀ  8  THỨ  CÔNG  ÐỨC  PHẬT  TRANG 

NGHIÊM  THÀNH  TỰU  VÀ  4  THỨ  CÔNG  ÐỨC  TRANG  NGHIÊM 

THANH  TịNH  CỦA  BỒ  TÁT  THÀNH  TỰU  GỌI  LÀ  CHÚNG  SANH 

KHÍ  THẾ  GIAN  THÀNH  TỰU.  NHƯ  THẾ  MỘT  CÂU  PHÁP  GỒM 

CẢ 2 THỨ CẦN NÊN BIẾT. 

Trong Quán sát  môn đã phân biệt rõ ràng  ba  món công đức  xon, ở đây 

lấy  ba  thứ  quán  sát  trước  làm  một  câu  pháp.  Ở  trước  nói  ba  thứ  công  đức 

trang nghiêm là chỉ chỗ thành tựu tâm nguyện trang nghiêm, vì cái nhơn của 

ba thứ công đức thành tựu là năng lực đại nguyện của Phật A Di Ðà. Trong 

kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  về  nhơn  thành  tựu  của  Phật  A  Di  Ðà  là  do  Pháp 

Tạng Tỳ Kheo pháp 48 đại nguyện, sau đó quyết lòng y theo thệ nguyện, tu 

các hạnh  nguyện trang  nghiêm  mà thành tựu cái quả thệ  nguyện  là thế  giới 

Cực  Lạc.  Như  Ma  Ni  Bảo  Châu  do  tim  của  đại  bàng  Kim  Súy  Ðiểu  mà 

thành, thế giới Cực Lạc này là do tâm nguyện của Phật A Di Ðà  mà thành. 

Phật  A  Di  Ðà  tùy  tâm  nguyện  thành  tựu  các  Phật  sự  ở  nước  Cực  Lạc,  làm 

cho chúng sanh đoạn hết các phiền não, chứng Vô thượng bồ đề. 

Chư  Phật  dùng  lòng  đại  từ  bi  phổ  độ  chúng  sanh  tuy  đồng  mà  phương 

pháp độ sanh có khác. Như ở cõi này đức Thích Ca Thế Tôn dùng ngôn ngữ 

âm  thanh  thuyết  pháp  độ  sanh,  nên  nói:  "Chơn  Giáo  thể  cõi  này,  nhờ  âm 

thinh  thanh  tịnh".  Chúng  sanh  ở  Hương  Quốc  dùng  mùi  hương  mà  thuyết 

pháp, cho đến có chỗ dùng hoa và giấc mộng mà thuyết pháp độ sanh. Thế 

giới Cực Lạc của Phật A Di Ðà chính dùng sự thành tựu của thế giới An-Lạc 

mà làm pháp môn, phương tiện duy nhất để độ sanh. 

Người muốn sanh về tịnh độ chỉ cần phát nguyện liền đặng vãng sanh, vì 

Cực Lạc tịnh độ là do nguyện lực của Phật A Di Ðà tạo thành, mà trong lời 

thệ  nguyện  đã  có  mong  muốn  tất  cả  chúng  sanh  trong  mười  phương  đều 

được  vãng  sanh  về  nước  kia.  Nước  kia  đã  hàm  chứa  năng  lực  nhiếp  thọ 

chúng sanh các thế giới ở mười phương phát nguyện vãng sanh về, như viên 

đạn  trong  ống  đồng  bị  sức  ép  của  hơi  thổi  bắt  buộc  phải  bay  ra  ngoài  nên 

người  nguyện  sanh  về  tịnh  độ  quyết  định  được  sanh.  Bình  thường  người 

được  sanh  về  các  tịnh  độ  khác  cần  phải  tu  đến  Sơ  Ðịa  Bồ  Tát  mới  có  thể 

thành tựu tự tha thọ dụng của Tịnh Ðộ. Người muốn thành tựu tịnh độ khác 

đều  do  tu  đến  địa  vị  ấy  thì  tự  nhiên  thành,  không  phải  chỉ  một  lần  phát 

nguyện  như  người  cầu  sanh  về  Cực  Lạc  liền  được  vãng  sanh.  Chúng  ta 

muốn sanh  về tịnh độ Cực  Lạc không phải  tu đầy đủ cái Nhơn của  tịnh  độ 

mà chỉ cần  phát  nguyện  vãng sanh  là có thể đến được. Nếu  giảng theo  luật 

nhơn  quả  thông  thường  không  tu  nhơn  thì  không  thể  chứng  quả  chỗ  trái 

ngược,  nhưng  trong  Phật  pháp  có  5  việc  không  thể  nghĩ  bàn.  Ở  đây  không 

cần tu nhơn mà được sanh tịnh độ là do khả năng nguyện lực Phật không thể 

nghĩ bàn trong năm điều không thể nghĩ bàn mà thành tựu. 

Trước  phân  tích  trong  quán  sát  môn  có  29  thứ  công  đức,  nay  gồm  vào 

một câu pháp đó là thanh tịnh pháp. Thanh tịnh pháp này Pháp Giới Thanh 

Tịnh, là pháp tánh vô lậu trí của Phật đã chứng được. Phật lấy pháp tánh làm 

thân,  mà  pháp  tánh  cũng  là  pháp  thân  vô  vi  của  Phật.  Trí  tuệ  chơn  thực  là 

bốn trí Bồ Ðề. Bốn Trí là: Trí vô lậu, Trí vô hư vọng, Trí vô điên đảo và Trí 

bồ  đề.  Trí  này  có  thể  chứng  ngộ  và  tương  ưng,  chỗ  chứng  của  trí  này  là 

thanh tịnh pháp giới. Pháp giới thanh tịnh này là pháp thân vô vi của Phật, vì 

không có trí phân biệt, nên chứng lý không phân biệt, trí và lý như như, lìa 

cả tướng  năng  và sở. Phạm  vi của chúng sanh có  rộng có  hẹp. Nghĩa  rộng: 

tất  cả  pháp  sanh  diệt  của  giống  hữu  tình  và  vô  tình  đều  gọi  là  chúng  sanh. 

Nghĩa  hẹp:  Các  pháp  thuộc  hữu  tình  như  Phật,  Bồ  Tát  cho  đến  vi  tế  côn 

trùng đều gọi là chúng sanh. Tuy vậy, tương đối mà nói Phật không phải là 

chúng sanh vì Ngài nhiếp cả Bồ Tát và hữu tình. Nếu nói cho đúng vì chúng 

sanh tương đối với thánh nhơn, nên trong 10 pháp giới, bốn bậc thánh không 

phải  là  chúng  sanh,  chỉ  có  sáu  bậc  phàm  là  chúng  sanh  thôi.  Trong  đây 

chúng sanh thế gian là gồm nghĩa cả Phật và Bồ Tát. 

Hoa  nghiêm  tông  nói:  Thế  gian  có  ba:  1)  Khí  thế  gian;  2)  Chúng  sanh 

thế  gian;  3)  Chánh  giác  thế  gian.  Luận  này  nói  có  2  thế  gian  so  với  Tông 

Hoa  nghiêm:  Chánh  giác  thế  gian  tức  là  nhiếp  về  chúng  sanh  thế  gian.  Có 

tướng sai biệt ở thế gian đều là thế gian công đức. Nếu dứt cả ngôn ngữ, tâm 

thực hành đạo tịch diệt, không có tướng sai biệt là tướng vô lậu của thế gian. 

Trong ấy tuy nói thế gian, nhưng do công đức vô lậu thành tựu, cũng chính 

là thế gian mà xuất thế gian vậy. 

LUẬN  VĂN:  CÁC  BỒ  TÁT  TU  HÀNH  CHỈ  QUÁN  NHƯ  THẾ, 

TÂM  NHU  NHUYẾN  THÀNH  TỰU,  BIẾT  ÐƯỢC  NHƯ  THẬT, 

RỘNG GIẢNG CÁC PHÁP NHƯ THẾ LÀ XẢO PHƯƠNG TIỆN HỐI 

HƯỚNG THÀNH TỰU. 

Trong luận này gồm có năm môn, nói riêng Quán Sát là Quán Sát Môn, 

hiện tại giảng làm thế nào khéo léo hồi hướng tức là Hồi Hướng Môn. Trong 

năm môn: Tác Nguyện Môn tu CHỈ làm chính, Quán sát Môn tu QUÁN làm 

chính. Lễ bái và Tán Thán môn là phương tiện trước tiên của Chỉ Quán, nên 

bốn môn của Bồ Tát tu hành như lễ bái, quán sát, tán thán, tác nguyện là tu 

CHỈ  QUÁN.  Trong  năm  môn,  Tác  Nguyện  Môn  vô  cùng  quan  trọng,  vì 

trước  khi  chưa  làm  công  đức  lễ  bái,  tán  thán  cần  phải  lập  nguyện  trước. 

Chính  khi  làm  công  đức  cũng  phải  có  nguyện,  vì  có  nguyện  nên  công  đức 

mới có chủ trương, tâm tu mới chuyên cần. Nếu công có chủ hướng là công 

không  tản  mát như tiền đã  xỏ  xâu không thể rơi được. Tâm có chuyên cần, 

khi phát nguyện vãng sanh thì tâm chuyên chú ở tây phương tịnh độ, nhờ đó 

gom  tán  loạn  về  chỗ  an  định,  đó  gọi  là  tâm  định.  Y  theo  Quán  sát  mà  tu 

hành, do phát nguyện mà khởi ra quán sát. Quán sát cõi Phật y chánh trang 

nghiêm  là trong Chỉ có Quán, trong Quán có Chỉ, Chỉ  và  Quán song  hành. 

Ba  Quán  sát  trên  là  nói  rộng.  Ba  gồm  lại  thành  một,  chỉ  có  một  pháp  giới 

thanh tịnh trùm khắp. 

Thành  tựu  tâm  Nhu  Nhuyến.  Tâm  có  phiền  não  thì  không  nhu  nhuyến 

cũng như ngựa hoang; nếu tu Chỉ Quán thì có thể hàng phục được phiền não 

thì tâm trở nên nhu nhuyến, nếu không tu được tâm nhu nhuyến thì các cảnh 

tham trước ngũ dục hiện ra. Không căn cứ tu Chỉ để tâm định thì không thể 

quán  sát  được  rõ  ràng.  Vì  thế  Chỉ  và  Quán  làm  cho  tâm  nhu  nhuyến  được 

thành tựu. 

LUẬN  VĂN:  THẾ  NÀO  LÀ  BỒ  TÁT  DÙNG  PHƯƠNG  TIỆN  ÐỂ 

HỒI  HƯỚNG?  BỒ  TÁT  DÙNG  XẢO  PHƯƠNG  TIỆN  HỒI  HƯỚNG 

LÀ  NÓI  LỄ  BÁI  NĂM MÔN  TU  HÀNH  ÐÃ  NHÓM  TẤT  CẢ  CÔNG 

ÐỨC THIỆN CĂN, KHÔNG CẦU TỰ MÌNH CÓ ÐƯỢC AN VUI MÀ 

MUỐN  NHỔ  HẾT  KHỔ  CHO  TẤT  CẢ  CHÚNG  SANH,  KHỞI 

NGUYỆN  ÐƯA  CHÚNG  SANH  ÐỒNG  SANH  VỀ  CÕI  PHẬT  AN 

LẠC  KIA,  ÐÓ  GỌI  LÀ  BỒ  TÁT  DÙNG  XẢO  PHƯƠNG  TIỆN  HỒI 

HƯỚNG THÀNH TỰU. 

Trước giảng tâm sở y của hồi hướng, giờ đây giảng về nghĩa chính của 

hồi hướng. Ðã có công đức thành tựu mới có thể hồi hướng, vì nhờ lễ bái tán 

thán ở trước nhóm đủ thiện căn công đức sau mới hồi hướng. Công là công 

hạnh,  đức  là  quả  đức,  phàm  công  thực  hành  đến  khi  thành  tựu  gọi  là  công 

đức. Thông thường lấy năm thứ thiện căn: Tín, tấn, niệm, định, tuệ và ba vô 

lậu thiện căn: đương tri, dĩ tri, cụ tri là tổng tướng của thiện căn. Kỳ thực tất 

cả  công  đức  đều  gọi  là  thiện  căn.  Như  niệm  Phật,  niệm  đến  không  còn  tạp 

niệm  tức  là  thành  tựu  một  thứ công  lực  niệm  Phật,  do  công  lực  niệm  Phật 

này  lâu  dần  thành  tựu  thiện  căn  niệm  Phật.  Như  người  ưa  làm  việc  bố  thí, 

làm  việc  bố  thí  lâu  dần  biến  thành  tập  quán  thành  tựu  bố  thí  công  đức  và 

thiện căn bố thí thành tựu. Trái lại tạo ác cũng có ác căn thành tựu như tham 

sân si tam độc gọi là tam độc căn, nên nói căn tánh ác, căn tánh hạ liệt, các 

người này không có thiện xảo để hồi hướng, vì tâm chấp ngã, chỗ công đức 

đều  vì  bản  ngã  mà  làm, đó  là công  đức  hữu  lậu trước tướng, không  phải  là 

công  đức  xuất  thế.  Công  đức  hữu  lậu  này  chỉ  làm  nhơn  cho  quả  hữu  lậu  ở 

nhơn thiên, được sanh vào cõi nhơn thiên. Người thiện xảo hồi hướng không 

cần gìn giữ cái vui riêng cho tự thân, mà làm cho tất cả chúng sanh lìa khổ 

được vui. Như chúng ta niệm Phật cầu vãng sanh tịnh độ không phải chỉ cầu 

tự mình đến chỗ An-Lạc mà vì cứu bạt tất cả khổ của chúng sanh mà sanh về 

tịnh  độ. Ở đời,  những  nhà từ thiện bố thí  cơm ăn áo  mặc tuy  giúp tạm  thời 

bớt khổ chớ không nhổ hết nguồn gốc khổ. Chỉ có Phật pháp làm cho chúng 

sanh đoạn trừ phiền não chứng quả bồ đề mới có thể nhổ hết cội gốc khổ cho 

tất cả chúng sanh. Pháp môn tịnh độ khuyên người vãng sanh, tuy chưa dạy 

chúng sanh tức khắc diệt trừ phiền não, song sanh về tây phương Cực Lạc có 

thể lìa khổ, lần lần diệt hết phiền não thành vô lượng giác. 

LUẬN  VĂN:  BỒ  TÁT  KHÉO  BIẾT  HỒI  HƯỚNG  THÀNH  TỰU 

NHƯ THẾ LÀ XA LÌA BA THỨ TRÁI VỚI PHÁP BỒ ÐỀ. THẾ NÀO 

LÀ  BA  THỨ?  1)  Y  THEO  TRÍ  HUỆ  MÔN  KHÔNG  CẦU  TỰ  LẠC, 

XA  LÌA  TÂM  THAM  TRƯỚC  CỦA  TỰ  THÂN;  2)  Y  THEO  TỪ  BI 

MÔN  NHỔ  HẾT  TẤT  CẢ  GỐC  KHỔ  CHO  CHÚNG  SANH;  3)  Y 

THEO  PHƯƠNG  TIỆN  MÔN  LÒNG  THƯƠNG  XÓT  TẤT  CẢ 

CHÚNG  SANH,  XA  LÌA  TÂM  CUNG  KÍNH  CÚNG  DƯỜNG  TỰ 

THÂN. ÐÓ LÀ XA LÌA BA PHÁP TRÁI VỚI TÂM BỒ ÐỀ. 

Trong đây nói Bồ Ðề tức chỉ Ðại Thừa bồ đề tâm, nếu không đúng như 

thế mà hồi hướng tức là trái với ba thứ tâm bồ đề, nếu trái với tâm bồ đề là 

trái với bản ý thành lập tịnh độ của Phật A Di Ðà. Người tu Phật cốt yếu lấy 

tâm mình làm điểm xuất phát, nếu có ngã chấp tức thành phàm phu. Vì thế 

hàng  nhị  thừa  dùng  phương  tiện  tiêu  cực  để  diệt  trừ  ngã  chấp  chứng  A  la 

hán, hàng Ðại Thừa bồ tátlày lòng Ðại Bi Vô Ngã để viên thành Phật Quả. 

Tiếng Phạn Tát Ca Da Kiên dịch là thân kiến, vì ở thân kiến nên có ngã 

chấp, nếu có ngã chấp là có tham ái, si mê, ngã mạn. Trong Duy Thức Luận 

nói: Ngã chấp có hai thứ: 1) Do Mạt Na Thức thứ bảy duyên theo kiến phần 

của  thức  A  Lại  Da  thứ tám  làm  ngã  là  Câu  Sanh  Ngã  chấp,  Tâm  ngã  chấp 

này  là  căn  bản.  2)  Do  ý  thức  thứ  sáu  duyên  theo  năm  uẩn  mà  khởi  ra  ngã 

chấp  là  chung  cả  câu  sanh  và  phân  biệt  ngã  chấp.  Muốn  phá  ngã  chấp  cần 

phải  dùng  trí  Bát  nhã.  Nhờ  trí  Bát  nhã  phá  nhơn  ngã  chấp,  diệt  phiền  não 

chướng,  chứng  lý  sanh  không.  Phá  pháp  ngã  đoạn  sở  tri  chướng,  chứng  lý 

pháp không. Sanh không là hiểu thấu tâm chúng ta đều do ngũ uẩn hòa hợp 

mà  có,  không  thật  thể.  Nó  như  một  đoàn  thể  họp  bởi  nhiều  phần  tử  mà 

thành, nếu bỏ các phần tử ra thì đoàn thể không thành. Chúng ta cũng thế, tất 

cả đều do các duyên hòa hợp nên giả có ngã tướng, không có ngã thực. Do 

hiểu  được  sanh  không,  tiến  thêm  một  bước  nữa  ta  thấy,  người  do  năm  uẩn 

hoà  hợp  mà  thành,  các  duyên  hòa  hợp  nên  năm  uẩn  vốn  không,  thành  tựu 

Quán  Pháp  Không.  Biết rõ  người  và pháp  đều không,  nên không khởi  lòng 

tham  và  không  cầu  riêng  mình  được  an  vui.  Nên  nói:  Y  theo  môn  trí  tuệ, 

không cầu tự vui riêng, xa lìa tâm ngã tham trước của tự thân. 

Từ  bi  của  thế  gian  và  từ  bi  của  Phật  pháp  không  đồng.  Từ  Bi  của  thế 

gian là dùng tự ngã để làm việc từ bi; Từ bi của Phật pháp lấy vô ngã làm từ 

bi, nên gọi là Ðại Bi. Từ Bi trong Phật pháp có ba thứ: Sanh duyên từ, Pháp 

duyên từ và Vô duyên từ. Duyên cái khổ của chúng sanh mà sanh lòng từ bi 

gọi  là  Sanh duyên  Từ.  Không thấy có  mình  và  người  mà khởi  lòng từ bi  là 

Pháp Duyên Từ. Dùng cái không công dụng mà khởi từ bi gọi là Vô Duyên 

Bình Ðẳng Từ. Chúng sanh vốn ở trong cái không khổ mà vọng khởi ra cái 

khổ, đó  là điều rất cực khổ. Chúng sanh khổ  não  như thế,  như ở trong  nhà 

lửa  cháy  lớn.  Bồ  Tát có  thể  dùng  lòng  từ bi  làm  cho  chúng  sanh  xa  lìa  cội 

gốc khổ được an  vui  rốt ráo, nên  nói: Y theo từ bi  môn  nhổ tất cả khổ cho 

chúng sanh, xa  lìa tâm  không  An-Lạc của  chúng sanh. Người đời lập công, 

lập ngộn, lập đức đều không lìa tâm ngã chấp, nên khi thành công chỉ muốn 

một mình được nhận lợi ích. Bồ Tát không phải thế, Bồ Tát nguyện sanh về 

thế giới An-Lạc là vì thương xót tất cả chúng sanh, không phải đem thế giới 

Cực Lạc để cung cấp an vui cho chính mình. Nên Bồ Tát y theo trí huệ làm 

căn bản để khởi ra phương tiện làm hạnh hồi hướng lợi tha, thương tưởng tất 

cả chúng sanh xa lìa lòng cung cấp cho riêng  mình. Có ba pháp trái với Bồ 

Ðề làm Ðại bồ đề không thành, xa lìa ba pháp trái bồ đề này thì Ðại Thừa bồ 

đề tâm và Ðại Thừa nghĩa môn thành tựu. 

LUẬN VĂN: BỒ TÁT XA LÌA, ÐƯỢC BA THỨ TRÁI VỚI BỒ ÐỀ 

MÔN, ÐƯỢC ÐẦY ÐỦ BA THỨ THUẬN BỒ ÐỀ MÔN. BA THỨ ẤY 

THẾ  NÀO:  1)  VÔ  NHIỄM  THANH  TỊNH  TÂM:  KHÔNG  VÌ  TỰ 

THÂN MÀ CHẠY TÌM CÁC THỨ VUI RIÊNG. 2) AN THANH TỊNH 

TÂM:  DÙNG  HẾT  NĂNG  LỰC  NHỔ  TẤT  CẢ  GỐC  KHỔ  CHO 

CHÚNG  SANH.  3)  LẠC  THANH  TỊNH  TÂM:  DÙNG  NĂNG  LỰC 

MÌNH LÀM CHO CHÚNG SANH ÐƯỢC QUẢ ÐẠI BỒ ÐỀ. VÌ THẾ, 

NÊN BỒ TÁT ÐƯA CHÚNG  SANH VỀ CÕI AN LẠC CỦA PHẬT A 

DI  ÐÀ.  ÐÓ  LÀ  BA  THỨ  TUỲ  THUẬN  ÐẦY  ÐỦ  BỒ  ÐỀ  MÔN  CẦN 

NÊN BIẾT. 

Phàm làm việc gì không vì tự lợi thì có thể không nhiễm. Ở đời lập công 

nghiệp  hoặc  mọi  việc đều  vì  mình,  vì  muốn  nhận được cho riêng  mình  nên 

tâm bị  nhiễm. Còn  Bồ  Tát không  vì tự lợi cho  bản thân,  nên không có tâm 

nhiễm. Không vì tự thân nên thành tựu vô nhiễm thanh tịnh. Không phải tự 

thân  nên thành tựu  vô  nhiễm thanh tịnh.  Không phải tự thân thanh tịnh  mà 

có  thể  nhổ  tất  cả  gốc  khổ  cho  chúng  sanh,  làm  cho  chúng  sanh  đều  được 

thanh tịnh. Ðó là thành tựu an thanh tịnh tâm. Không phải chỉ làm cho chúng 

sanh lìa khổ mà còn làm cho họ chứng được pháp lạc Vô thượng bồ đề. Ðó 

là Lạc thanh tịnh Tâm. Nếu đem ba thanh tịnh tâm dùng ba đức đối nhau thì 

vô nhiễm thanh tịnh là đoạn đức; an thanh tịnh là an đức, lạc thanh tịnh là trí 

đức.  Ba  pháp  thanh  tịnh  cùng  với  tâm  bồ  đề  tương  ưng  đầy  đủ  nên  gọi  là 

pháp môn tùy thuận bồ đề được đầy đủ. 

LUẬN  VĂN:  NÓI  ÐẾN  BA  MÔN  TRÍ  TUỆ,  TỪ  BI,  PHƯƠNG 

TIỆN  BÁT  NHÃ,  BÁT  NHÃ  CŨNG  NHIẾP  THỦ  PHƯƠNG  TIỆN 

CẦN NÊN BIẾT. 

Ở trước ba môn nhiếp đủ phương tiện. Bát nhã có ba: 1) Văn tự Bát nhã: 

2) Quán chiếu Bát nhã; 3) Thật tướng Bát nhã. Phương tiện là tất cả hạnh tự 

lợi  và  lợi  tha.  Bát  nhã  là  tiếng  Phạn  dịch  là  trí  huệ.  Phương  tiện  là  tiếng 

Trung  Hoa,  Phạn  ngữ  là  Au-Hoa.  Tu  tất  cả  hạnh  phương  tiện  đều  làm  cho 

chứng  nhập thật tướng,  nên  gọi phương tiện  nhiếp thủ  Bát  nhã. Y theo  Bát 

nhã  tu  tất  cả  hạnh,  hiểu  biết  tất  cả  pháp  không,  không  trụ  trước,  đó  là  Bát 

nhã  nhiếp  thủ  phương  tiện.  Bát  nhã  nhiếp  thủ  phương  tiện  và  phương  tiện 

cũng  nhiếp thủ Bát  nhã. Phương tiện  nếu rời  Bát nhã là khởi  ngã chấp, Bát 

nhã nếu lìa phương tiện là chấp không kiến. Kinh Duy Ma nói: "Có trí huện 

thì phương tiện cởi mở, không trí huệ bị phương tiện trói buộc". Thực hành 

trí  huệ  mà  có  phương  tiện  thì  cái  bất  không  cũng  thành  chơn  không;  thực 

hành phương tiện  mà có trí huệ thì cái phi hữu cũng thành diệu hữu. Ở chỗ 

Mật  Giáo  của  Mật  Tông  hiện  bày  kim  cang  Phật  mẫu  cũng  tức  là  nghĩa 

chính  yếu  của  Bát  nhã  và  phương  tiện.  Như  con  chim  bay  giữa  hư  không, 

chim  đủ  phương  tiện,  hư  không  đủ  Bát  nhã.  Chim  không  có  hư  không  thể 

bay, hư không có chim bay qua sẽ không hiện bày được cái vô ngại dụng của 

hư  không.  Phương  tiện  không  có  Bát  nhã  không  đi,  Bát  nhã  không  có 

phương tiện sẽ không có công dụng. 

LUẬN  VĂN:  NÓI  ÐẾN  VÔ  NHIỄM  THANH  TịNH  TÂM,  AN 

THANH TỊNH TÂM, LẠC THANH TỊNH TÂM. BA THỨ TÂM NÀY 

TOÁM  LƯỢC  VỀ  MỘT  CHỖ  LIỀN  THÀNH  TỰU  DIỆU  LÁC 

THẮNG CHƠN NHƯ CẦN NÊN BIẾT. 

Diệu Lạc Thắng chơn như trong kinh Niết Bàn gọi là đại Niết Bàn. Ðại 

Niết  Bàn  này thành tựu ba đức: Pháp thân, Bát  nhã,  giải  thoát.  Ba đức  này 

không phải một, không rời nhau, không thiên, không lệch. Ðó chính là Diệu 

Lạc  Thắng  Tâm.  Như thế,  ba  tâm  thành  tựu  được  diệu  lạc  thắng  tâm.  Như 

thế, ba tâm thành tựu được diệu lạc thắng tâm tức là thành tựu đại Niết Bàn 

tâm,  là  Vô  thượng  bồ  đề  tâm  và  cũng  là  diệu  tâm  vô  tướng  thật  tướng  của 

Niết Bàn Phật quả. Chư tổ thiền tông lấy tâm truyền tâm, chính là truyền tâm 

này chính là hiển rõ trong Thiền có Tịnh, trong Tịnh có Thiền, chính Thiền 

mà Tịnh, chính Tịnh mà Thiền. 

LUẬN  VĂN:  BỒ  TÁT  NHƯ  THẾ  DÙNG  TÂM  TRÍ  TUỆ  LÀM 

PHƯƠNG TIỆN, TÂM VÔ CHƯỚNG, TÂM THẮNG CHƠN CÓ THỂ 

SANH VỀ QUỐC ÐỘ PHẬT THANH TịNH CẦN NÊN BIẾT. 

Ở trước tuy nói ba thứ: Trí tuệ, từ bi, phương tiện nhưng tất cả đều nhiếp 

về tâm trí tuệ và phương tiện. Tâm Viễn ly nhiếp về vô chướng tâm. Ba tâm 

vô nhiễm thanh tịnh nhiếp về Thắng Chơn Tâm. Bồ Tát do các tâm như thế 

mà có thể sanh về quốc độ thanh tịnh. 

LUẬN VĂN: ÐÓ GỌI LÀ BẬC ÐẠI BỒ TÁT TÙY THUẬN THEO 

NĂM  THỨ  PHÁP  MÔN  MÀ  CHỖ  LÀM  ÐƯỢC  TÙY  Ý  TỰ  TẠI 

THÀNH  TỰU,  NHƯ  ÐÃ  NÓI  THÂN  NGHIỆP,  Ý  NGHIỆP,  KHẨU 

NGHIỆP,  TRÍ  NGHIỆP,  PHƯƠNG  TIỆN  TRÍ  NGHIỆP  ÐỀU  TÙY 

THUẬN  THEO  PHÁP  MÔN.  LẠI  CÓ  NĂM  MÔN  LẦN  LƯỢT 

THÀNH TỰU NĂM THỨ CÔNG ÐỨC CẦN NÊN BIẾT. 

Trên quán thành ba thứ Niết Bàn thành đại Bồ Tát nên gọi là Ma ha tát. 

Tự  tại  nghĩa  là  tự  do.  Từ  năm  món  trên  lễ  bái  thuộc  thân  nghiệp,  tán  thán 

thuộc  khẩu  nghiệp,  tác  nguyện  thuộc  ý  nghiệp,  quán  sát  thuộc  trí  nghiệp; 

trong quán sát tuy có sự tương ưng của tâm và tâm sở mà chính sự hay quán 

sát  thuộc  về  trí  tuệ.  Hồi  hướng  thuộc  về  phương  tiện  trí  nghiệp,  vì  không 

trước không tưởng mới mới có thể hồi hướng, nếu không có trí tuệ làm sao 

không  chấp  trước.  Phổ  thông  mà  nói  nghiệp  tham  chướng  nặng  đều  chỉ  về 

nghiệp bất thiện,  nhưng  giảng ở phương diện sự nghiệp  và  hành  nghiệp thì 

nghiệp có thiện nghiệp và bất thiện nghiệp, có hữu lậu có vô lậu không phải 

thuộc hoàn toàn về bất thiện, như tu pháp môn tịnh độ là tu tịnh nghiệp tức 

thuộc về thiện nghiệp. 

LUẬN  VĂN:  THẾ  NÀO  LÀ  NĂM  MÔN?  1)  CẬN  MÔN;  2)  ÐẠI 

HỘI  MÔN;  3)  TRẠCH  MÔN;  4)  ỐC  MÔN;  5)  VIÊN  LÂM  DU  HÍ 

MÔN. TRONG NĂM MÔN NÀY BỐN MÔN ÐẦU THÀNH TỰU TÁM 

THỨ  CÔNG  ÐỨC,  MÔN  THỨ  NĂM  THÀNH  TỰU  XUẤT  CÔNG 

ÐỨC. 

Do năm môn ở trước lại tạm thành năm món công đức này. Lễ bái thuộc 

về thân nghiệp, do lễ bái một lần liền cùng Cực Lạc gần thêm một bước, nên 

do  lễ  bái  mà  thành  tựu  Cận  Môn  tức  là  thêm  gần  cõi  Cực  Lạc.  Ðem  tâm 

cung kính chí thành ở bên trong biểu lộ trong lời nói gọi là tán thán. Vì xưng 

danh tán đức ắt có âm thanh, do âm thanh này làm cho người nghe được lợi 

nên thành Ðại  Hội Môn.  Lại nữa khi chúng ta tụng kinh  A Di Ðà là có các 

chúng trời người đến nghe pháp, đồng đến hộ trì thành đại pháp hội, nên do 

tán thán mà thành Ðại Hội Chúng Môn. Phát nguyện tu CHỈ có thể làm cho 

tâm  niệm  hoàn toàn đổi  hướng  với Cực  Lạc thế  giới, chuyên  niệm  như thế 

chắc  được  vãng  sanh  vào  nhà  Cực  Lạc  nên  do  pháp  nguyện  mà  thành  tựu 

Trạch Môn. Quán sát tức là định sanh tuệ, do dùng trí tuệ quán sát công đức 

y chánh trang nghiêm cõi Cực Lạc như người vào nhà, các việc trong nhà sẽ 

hiện trước mặt, thấy xét rõ ràng, nên do quán sát mà thành tựu Ốc Môn. Trở 

về cõi khổ ta bà có nghĩa hồi hướng, như đã vào nhà lại vào vườn rừng làm 

các  việc  vui  chơi,  nên  hồi  hướng  môn  gọi  là  thành  tựu  Viên  Lâm  Du  Hí 

Môn. Bốn thứ trước thành tựu là tám công đức thế giới Cực Lạc, thứ chót là 

công đức Xuất Thế giới Cực Lạc. 

LUẬN VĂN: VÀO MÔN THỨ NHẤT LÀ LỄ BÁI PHẬT A DI ÐÀ 

ÐƯỢC  SANH  VỀ  NƯỚC  KIA,  NGƯỜI  ÐƯỢC  SANH  VỀ  THẾ  GIỚI 

AN LẠC LÀ ÐƯỢC VÀO MÔN THỨ NHẤT. 

Ðem thâm mạng lễ bái Phật và Bồ Tát trên hội liên trì là nhơn, liền được 

vãng  sanh  là  quả.  Khi  lễ  bái  quán  sát  công  đức  y  báo,  nguyện  đem  thân 

mạng hướng về Cực Lạc, nghĩ thân mình khi lễ bái dưới đất liền được vãng 

sanh Cực Lạc, nên nói một lòng quy mạng thế giới Cực Lạc là chính nghĩa 

này. Ý nghĩa vãng sanh nếu từ ý thức mà giảng trong định cũng được vãng 

sanh. Như Huệ Viễn Ðại Sư trong định ba lần thấy tịnh độ Cực Lạc, không 

cần phải bỏ báo thân này mới được vãng sanh. Nếu từ báo thể của A Lại Da 

mà nói, A Lại Da trùm khắp mười phương, nhưng chúng sanh bị nghiệp lực 

làm  chướng  ngại  nên  không  thể  thành  tựu  báo  thân  Cực  Lạc;  nếu  người  tu 

tịnh nghiệp tức xa lìa được thân báo phiền não, để nhận thanh tịnh báo thân 

Cực Lạc. Vãng sanh do báo thân nên do việc làm lễ bái của thân nghiệp mà 

được sanh quả Cực Lạc. 

LUẬN  VĂN:  VÀO  MÔN  THỨ  HAI  LÀ  TÁN  THÁN  PHẬT  A  DI 

ÐÀ.  TÙY  THUẬN  THEO  NGHĨA,  KHEN  DANH  Như  Lai,  Y  THEO 

TƯỚNG  ÁNH  SÁNG  Như  Lai  NÊN  ÐƯỢC  VÀO  ÐẠI  HỘI  CHÚNG 

SỐ, NÊN GỌI VÀO ÐƯỢC MÔN THỨ HAI. 

Trong  việc tán  thán rất  giản tiện  là  xưng danh  hiệu của Như Lai.  Danh 

hiệu của Như Lai gồm có nhiều thứ công đức. Khen ngợi tên của Như Lai là 

khen  ngợi  công  đức  chơn  thực  của  Như  Lai.  Nếu  tụng  kinh  A  Di  Ðà,  kinh 

Vô Lượng Thọ cũng có nghĩa khen ngợi xưng tán, nhưng không bằng xưng 

danh giản tiện hơn. A Di Ðà Phật có nghĩa là Vô Lượng Quang. Xưng hiệu 

A Di Ðà Phật là xưng dương ánh sáng vô lượng của Phật. 

Từ  ánh  sáng  của  Phật  có  thể  hiện  rõ  y  chánh,  chủ  bạn,  pháp  hội,  đại 

chúng,  vô  lượng  pháp  chủng  của  mình  và  người,  nên  nhớ  xưng  dương  ánh 

sáng  vô  lượng  của  Phật  mà  được  vào  Ðại  Hội  Chúng  Số  của  thế  giới  Cực 

Lạc.  Có  người  sanh  về  Cực  Lạc  mà  không  được  vào  hội  chúng  là  do  nghi 

tâm niệm Phật, tuy sanh về Cực Lạc, song phải chịu 500 đại kiếp không có 

thể vào đại hội chúng nghe giảng Phật pháp. Y theo tướng ánh sáng của Như 

Lai  mà  tu  hành  là  y  theo  tướng  ánh  sáng  của  Như  Lai  mà  tu  hành  quán 

tưởng, có thể làm cho trang nghiêm công đức thế giới Cực Lạc ở tự tâm hiện 

ra lòng tin chắc an vui. 

LUẬN  VĂN:  VÀO  MÔN  THỨ  BA  LÀ  MỘT  LÒNG  CHUYÊN 

NIỆM  PHẬT  NGUYỆN  SANH  VỀ  NƯỚC  KIA,  TU  HÀNH  QUÁN 

TỊCH TỊNH TAM MUỘI, ÐƯỢC VÀO THẾ GIỚI LIÊN HOA TẠNG 

GỌI LÀ MÔN THỨ BA. 

Bình  thường  lòng  chúng  ta  luôn  luôn  tánh  loạn  phù  phiếm  không  thể 

chuyên  nhất.  Thấy  nghe  ngửi  biết  đối  với  sắc  của  năm  trần  luân  chuyển 

không ngừng. Nếu chuyên quy hướng thế giới Cực Lạc, đem tất cả tâm tán 

loạn  gội  rửa  hết  sạch,  đó  gọi  là  nhất  tâm.  Người  chuyên  niệm  không  luận 

tâm  định  tâm  tán  đều  từ  trong  sát  na  sanh  diệt,  chẳng  qua  là  ở  trong  tâm 

định, tuy có sanh diệt vì duyên  một cảnh tiếp nối mà không biết nó là sanh 

diệt.  Tâm tán  loạn  trong sát  na sanh diệt cũng có  lúc  gián đoạn. Như trong 

sát na thứ nhất nhận thức duyên theo sắc cảnh, sát na thứ hai nhĩ thức duyên 

theo thinh cảnh làm cho nhận thức gián đoạn. Nếu được nhất tâm thì mọi sát 

na không gián đoạn gọi là chuyên niệm. Một lòng chuyên niệm gọi là hành 

CHỈ,  do  Chỉ  làm  ngưng  dứt  tán  loạn  tạp  tâm  được  liền  tịch  mịch.  Nên  Cổ 

Ðức nói: Biết dừng rồi sau mới định, Ðịnh rồi sau mới tịnh. Tam muội dịch 

là Chánh Ðịnh. Hai món lễ bái tán thán trước là Tán Tâm Tu. Tác Nguyện là 

Ðịnh  Tâm  Tu  nên  gọi  là  Hành  Tam  Muội.  Nhờ  Hành  Tam  Muội  mà  vào 

được thế giới Liên Hoa Tạng. Liên Hoa Tạng thế giới là thế giới An-Lạc của 

Phật  A Di Ðà. Thế giới Cực  Lạc  là cảnh  giới  Tam Muội. Y theo  việc công 

đức  trang  nghiêm  y  chánh  của  thế  giới  Cực  Lạc,  một  lòng  chuyên  niệm 

không xen hở sẽ thành hạnh tam  muội thì cảnh tam muội của Cực Lạc hiền 

tiền  nên  nói  có  thể  vào  thế  giới  Liên  Hoa  Tạng  tức  là  vào  được  Thật  Báo 

Trang  Nghiêm  Ðộ  của  Phật  A  Di  Ðà  (cõi  thọ  dụng).  Thường  người  tu  tịnh 

độ chỉ có lễ bái và tán thán, nếu tu phát nguyện môn này liền được vào thế 

giới Hoa Tạng. Nếu y chín phẩm vãng sanh mà luận là thượng phẩm thượng 

sanh. Như Tổ Long Thọ nói: Bồ Tát Sơ Ðịa vãng sanh tịnh độ. 

LUẬN  VĂN:  VÀO  MÔN  THỨ  TƯ  LÀ  CHUYÊN  NIỆM  QUÁN 

SÁT  TRANG  NGHIÊM  VI  DIỆU  CÕI  KIA  NÊN  TU  QUÁN,  ÐƯỢC 

ÐẾN  CÕI  ẤY  THỌ  DỤNG  CÁC  THU  PHÁP  VỊ  AN  VUI  GỌI  LÀ 

VÀO MÔN THỨ TƯ. 

Quán là căn cứ vào Chỉ mà khởi, lễ bái tán thán ở trước là tư lương của 

chỉ,  nếu thêm tinh tấn thì chính  là Chỉ. Ở trong Chỉ trước phải tu  lễ bái tán 

thán, xa lìa nạn ma thì tu Chỉ dễ thành. Quán cần phải ở sau Chỉ  mới thành 

tựu  nên  nói: Vì  chuyên  niệm  quán  sát,  cõi  kia  chính  là  cõi  công  đức  trang 

nghiêm thành tựu của Phật. Pháp vị lạc là Giác pháp của Vô thượng Bồ Ðề. 

Người  tu  tịnh  độ  chỉ  tu  lễ  bái  môn  tuy  được  sanh  về  tịnh  độ  biến  hóa 

nhưng  không  được  nghe  Phật  pháp.  Y  theo  lễ  bái  tán  thán  mà  tu,  sanh  vào 

biến hóa tịnh độ, cũng có thể vào trong đại hội thấy Phật nghe pháp. Tu theo 

ba môn lễ bái, tán thán, phát nguyện được vào thật báo trang nghiêm độ, cõi 

thọ  dụng  của  Phật  A  Di  Ðà.  Tu  theo  ba  môn  lễ  bái,  tán  thán,  phát  nguyện, 

quán sát có thể ở trong tịnh độ thọ dụng mà hiểu biết rõ ràng được thọ dụng 

chơn thực. Như người trong nhà không quán sát hiểu biết kỹ các vật, không 

thể thọ dụng được hết những vật dụng trong nhà, nếu quán sát kỹ được các 

vật thì tùy ý thọ dụng. Bồ Tát vãng sanh tịnh độ lại cũng như thế. 

Người tu tác nguyện ở trên chứng vào Sơ địa, nhờ Quán sát mà từ Sơ địa 

lần lượt tiến lên cho đến khi viên mãn quả Vô thượng bồ đề. Thọ dụng các 

thứ pháp vị An-Lạc. 

LUẬN  VĂN:  MÔN  THỨ  NĂM  LÀ  DÙNG  LÒNG  ÐẠI  TỪ  BI 

QUÁN SÁT TẤT CẢ KHỔ NÃO CỦA CHÚNG SANH, BẰNG LÒNG 

HÓA THÂN TRỞ VÀO VƯỜN SANH TỬ, RỪNG PHIỀN NÃO, HIỂN 

LỘ  THẦN  THÔNG,  ÐẾN  CHỖ  GIÁO  HÓA,  DÙNG  SỨC  BỔN 

NGUYỆN RA TAY NÊN GỌI RA MÔN THỨ NĂM. 

Ðại  thừa  Bồ  Tát  phải  có  tâm  khắp  độ  tất  cả  chúng  sanh,  ở  đâu  có  nhu 

yếu  cần  là  có  Bồ  Tát  đến  giúp  đỡ.  Kẻ  phàm  phu  tâm  cầu  vui,  tu  các  pháp 

nhơn thiên như ngũ giới, thập thiện liền được thọ dụng an vui của trời người. 

Hàng  nhị  thừa  lòng  họ  chỉ  biết  tự  lợi,  tu  theo  pháp  tứ  đế,  thập  nhị  nhơn 

duyên  chỉ  mong  tự  lợi  không  cần  phát  tâm  đại  bồ  đề.  Pháp  môn  tịnh  độ  là 

chủng  tánh  giới  của  Ðại  Thừa.  Vì  thế  người  tu  tịnh  độ  phải  phát  tâm  Ðại 

Thừa Bồ Tát. Ðã có tâm Ðại Thừa, Bồ Tát sẵn sàng vào tất cả thế giới khổ 

não,  phổ  độ  chúng  sanh.  Nên  Bồ  Tát  trước  tu  bốn  môn  sau  đó  hồi  hướng. 

Hồi hướng này là hạnh độ sanh. Bồ Tát phải đến địa vị thượng phẩm thượng 

sanh mới có thể làm nổi. Vì Bồ Tát địa thượng mới có đủ năng lực trở về thế 

giới  khổ,  phổ  độ  chúng  sanh.  Còn  Bồ  Tát  không  ở  địa  vị  thượng  phẩm 

thượng sanh cần phải ở lại thế giới Cực Lạc, nghe Phật pháp, tự tu công đức 

đầy đủ mới phát nguyện hồi hướng. 

Tâm  Từ  Bi  là  vì  việc  chung,  vì  mỗi  người  mà  làm,  việc  làm  không  có 

hạn  lượng,  không  có  ngằn  mé,  phục  vụ  công  chúng  đó  là  lòng  từ  bi.  Ðem 

lòng đại từ bi này mà phát nguyện vãng sanh, đã được vãng sanh rồi tu hạnh 

từ bi,  như thầy thuốc đi  học thuốc  vì  muốn trị bịnh chho  người,  nếu không 

có  người  bịnh  để  trị  thì  việc  học  thuốc  của  thầy  cũng  trở  thành  vô  ích.  Bồ 

Tát cũng  thế,  nếu  không  độ  chúng  sanh  thì  diệu  dụng  của  Bồ  Tát cũng  trở 

thành vô ích, dù có diệu dụng cũng chỉ bằng không. Vì thế, Báo thân của Bồ 

Tát tuy thường bất động ở thế giới Liên Hoa Tạng, nhưng vẫn dùng ứng hóa 

thân vào vườn sanh tử, rừng phiền não, làm cho chúng sanh mau đoạn phiền 

não  khỏi  khổ  sanh  tử,  đồng  sanh  Cực  Lạc,  đồng  chứng  Bồ  Ðề.  Các  Ngài 

dùng  thần  thông  dạo  chơi,  đến  chỗ  giáo  hóa,  hiện  tướng  thành  đạo,  hiện 

tướng phàm phu, Nhị thừa, Bồ Tát. Tóm lại tất cả chỗ phiền não, sanh tử đều 

là nơi giáo hóa của Bồ Tát. 

LUẬN  VĂN:  BỒ  TÁT  VÀO  BỐN  MÔN,  HẠNH  TỰ  LỢI  THÀNH 

TỰU,  BỒ  TÁT  RA  MÔN  THỨ  NĂM  LÀM  LỢI  ÍCH  CHO  NGƯỜI 

KHÁC, HẠNH HỒI HƯỚNG THÀNH TỰU CẦN NÊN BIẾT. 

Ðây là nói bốn  môn đầu thành tựu hạnh tự lợi, một môn cuối thành tựu 

hạnh lợi tha. Nhưng Bồ Tát tự lợi tức là lợi tha, vì có lợi tha nên thành tựu tự 

lợi, không thể riêng làm tự lợi mà thành tựu tự lợi được. 

LUẬN  VĂN:  BỒ  TÁT  TU  HÀNH  NĂM MÔN  NHƯ  THẾ  CÓ  ÐỦ 

HẠNH  TỰ  LỢI  VÀ  LỢI  THA,  MAU  ÐƯỢC  THÀNH  TỰU  QUẢ  A 

NẬU ÐA LA TAM MIỆU TAM BỒ ÐỀ. 

A  Nậu  Ða  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  đề  dịch  là  Vô  thượng  Chánh  đẳng 

chánh  giác.  Tu  đủ  năm  môn  thì  tự  giác,  giác  tha,  giác  hạnh  viên  mãn,  nên 

chứng  viên  mãn  Bồ  Ðề.  Nói  mau  chứng  là  đứng  về  cận  môn  mà  luận:  So 

sánh  với  người  lăn  lộn  trong  sanh  tử  thì  đã  mau  chóng  thoát  khỏi.  Tu  đến 

môn thứ tư, thứ năm không chỉ mau được mà phải nói thoát sanh tử ngay. Vì 

thế, người Tu Tịnh Ðộ đối với năm môn này phải cần tu tập, chắc chắn mau 

thành Phật quả. 

Mùa An-Cư Ðinh-Mão (1987) 

---o0o--- 

Hết 





Document Outline


	KHỞI NGUỒN

	A. THÍCH ÐỀ

	1. Ðề Luận

	2. Người tạo Luận





	B GIẢNG KỆ VĂN

	C. GIẢNG LUẬN




cover_image.jpg
Vang-Sanh-Luan-
Giang-Ky-Thien-
Than-Bo-Tat-Thai-
Hu-Dai-Su-Giang





